
- 1 - 

UNIVERSITATEA �OVIDIUS� - CONSTANŢA 

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

SPECIALIZAREA MISIOLOGIE 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

 

Comunicarea radiofonică � mijloc eficient de misiune 

ortodoxă 

- REZUMAT - 
 
 
 
 
 
 

CONDUCĂTOR DE DOCTORAT:  
 

Pr. Prof. Univ. Dr. GHEORGHE ISTODOR 
 
 
 

DOCTORAND:  
 

Pr. Drd. EUGEN TĂNĂSESCU 
 
 
 
 
 
 

- 2012 - 



- 2 - 

CUPRINS 

 

INTRODUCERE. ACTUALITATEA ŞI NECESITATEA TEMEI....................................................... -3- 
 
 
CAP. 1. MISIUNEA EVANGHELIEI, CA VESTIRE A ÎNVĂŢĂTURII CELEI BUNE......................... -8- 

 
1 .1.  Temeiurile dogmatice ale misiunii ........................................................................... -12- 
 
1. 2. Raportul Evangheliei creştine cu misiunea ortodoxă ................................................ -19- 
 
1. 3. Misiunea în Sfânta Scriptură (a Vechiului şi a Noului Testament)........................... -26- 

1. 3. 1. Misiunea în Vechiul Testament......................................................................... -28- 
1. 3. 2. Misiunea în Noul Testament. ............................................................................ -34- 

1. 3. 2. 1. Misiunea Mântuitorului. ............................................................................ -35- 
1. 3. 2. 2. Misiunea Sfinţilor Apostoli. ...................................................................... -40- 
1. 3. 2. 3. Misiunea celor 70 de ucenici ai Mântuitorului.......................................... -53- 

 
1. 4. Misiunea în viaţa şi gândirea Sfinţilor Părinţi ........................................................... -56- 

1. 4. 1. Misiunea Părinţilor Apostolici .......................................................................... -56- 
1. 4. 2. Misiunea Sfinţilor Părinţi .................................................................................. -61- 

 
1. 5. Misiune şi contra-misiune (prozelitism).................................................................... -68- 
 
1. 6. Misiunea Bisericii şi progresul tehnologic contemporan .......................................... -77- 

 
 
CAP. 2.  COMUNICAREA MASS-MEDIA � PARTE INTEGRANTĂ A MISIUNII BISERICII ........... -84- 

 
2. 1. Cuvântul, mijloc de comunicare mediatică în Biserică ............................................. -84- 

2. 1. 1. Rolul cuvântului în misiunea mediatică a Bisericii ........................................... -86- 
 
2. 2.  Comunicarea mediatică în Biserică .......................................................................... -89- 

2. 2. 1. Conceptul de comunicare în societatea contemporană. Repere generale. ......... -90- 
2. 2. 2. Aspecte ale teologiei comunicării.................................................................... -101- 
2. 2 3. Sistemul mass-media. Repere generale ............................................................ -108- 
2. 2. 4. Mijloacele comunicării mediatice ................................................................... -116- 

2. 2. 4. 1. Presa scrisă. ............................................................................................. -116- 
2. 2. 4. 2. Mijloace audiovizuale.............................................................................. -123- 
2. 2. 4. 3. Internetul.................................................................................................. -134- 

 
2. 3. Creştinarea şi des-creştinarea mesajului mass-media.............................................. -141- 
 
2. 4.  Comuniunea - scop al comunicării mediatice misionare (emisiune, misiune, 
comuniune) ...................................................................................................................... -155- 

 
 
CAP 3.  EXIGENŢE ALE MISIUNII CONTEMPORANE ÎN CONTEXTUL MASS-MEDIA 

SECULARIZATE ŞI SECULARIZANTE. ................................................................................... -166- 
 



- 3 - 

CAP 4. MISIUNEA BISERICII ORTODOXE ROMÂNE PRIN RADIODIFUZIUNE ...................... -184- 
 
4. 1.   Motivaţii misionare ale radioului ortodox............................................................. -184- 
 
4. 2.  Specificul canalului radiofonic misionar................................................................ -194- 
 
4. 3.  Aspecte istorice ale începutului misiunii radiofonice ortodoxe în România.......... -200- 
 
4. 4.  Situaţia radioului ortodox în România ................................................................... -211- 

4. 4. 1. Radio Trinitas � Un radio pentru sufletul dumneavoastră............................... -211- 
4. 4. 2. Radio Renaşterea - Un radio pentru sufletul tău.............................................. -215- 
4. 4. 3. Radio Reîntregirea � Emite spre sufletul tău................................................... -218- 
4. 4. 4. Radio Ortodoxia - Braşov................................................................................ -219- 
4. 4. 5. Radio Lumina � Pentru sufletul tău................................................................. -220- 
4. 4. 6. Radio Dobrogea � Un radio pe pământ apostolic............................................ -222- 

 
 
CAP. 5. JURNALISMUL RADIOFONIC ORTODOX: MISIUNE PRIN EMISIUNE......................... -227- 

 
5. 1.  Structura editorială a unui radio ortodox................................................................ -231- 

 
5. 1. 1. Grila de programe............................................................................................ -233- 
 
5. 1. 2.  Tipuri de emisiuni la un radio Ortodox .......................................................... -248- 

5. 1. 2. 1. Ştirile ....................................................................................................... -248- 
5. 1. 2. 2. Emisiunile de tip religios......................................................................... -254- 
5. 1. 2. 3. Transmisiile slujbelor religioase.............................................................. -255- 
5. 1. 2. 4. Radiomagazinul ....................................................................................... -259- 
5. 1. 2. 5. Interviul ................................................................................................... -260- 
5. 1. 2. 6. Emisiunile de tip dezbatere / talk-show................................................... -264- 
5. 1. 2. 7. Reportajul ................................................................................................ -266- 
5. 1. 2. 8. Documentarul .......................................................................................... -268- 
5. 1. 2. 9. Emisiunile interactive.............................................................................. -269- 
5. 1. 2. 10. Publicitatea ............................................................................................ -271- 

5. 1. 3. Radioul ortodox şi Internetul........................................................................... -276- 
 
5. 2. Jurnalistul creştin: un misionar modern pentru vremuri secularizate...................... -283- 

5. 2. 1. Calităţile jurnalistului misionar ....................................................................... -295- 
5. 2. 2. Ispitele sau căderile jurnalistului în misiunea radiofonică .............................. -307- 

5. 2. 2. 1. Ispite �de-a stânga�:secularizarea,spectacularizarea,senzaţionalismul. .. -311- 
5. 2. 2. 2. Ispite �de-a dreapta�: academismul, limbajul de lemn, propaganda, 

manipularea. ............................................................................................ -316- 
 
 
CONCLUZII GENERALE........................................................................................................ -328- 

 
BIBLIOGRAFIE ����������������������������.. - 336 - 

 
ANEXE  �������������������������������.. - 363 - 

 

 



- 4 - 

Abstract: Lucrarea îşi propune, într-o abordare interdisciplinară între teologie şi 

ştiinţele comunicării, analiza oportunităţii şi modalităţilor prin care Biserica poate face 

misiune mediatică în societatea contemporană. Din multitudinea de canale de comunicare 

mediatică existente, am ales radiodifuziunea, întrucât acest canal are câteva particularităţi 

deosebite, care îl fac potrivit pentru o misiune radiofonică ortodoxă. Se cercetează aspecte ale 

fundamentului şi provocărilor misiunii creştine, în vechime dar şi în contemporaneitate. 

Totodată, se analizează modul în care principiile jurnalistice se aplică în mod concret în actul 

mediatic, de către jurnalistul creştin, principii care fac din radiodifuziune un mijloc potrivit de 

misiune mediatică a Bisericii. Lucrarea este structurată în 5 capitole, precedate de o 

Introducere şi terminate cu Concluzii generale.  

 

Keywords: misiune, biserică, mass-media, comunicare, radiodifuziune, emisiune, 

secularizare, postmodernism, jurnalism 

 



- 5 - 

Introducere. Actualitatea şi necesitatea temei 

 

Preambulul lucrării îşi propune să atragă atenţia asupra actualităţii temei, dar şi a 

necesităţii ca Biserica să ia în calcul misiunea mediatică în contextul actual puternic 

impregnat de tehnologiile comunicaţionale. Mass-media este un puternic instrument al 

contemporaneităţii şi post-modernismului, ca fenomene ce fac parte din viaţa cotidiană a 

societăţii actuale. Mijloacele mass-media au devenit părţi importante în viaţa noastră, cu 

impact puternic asupra vieţii spirituale. Se vorbeşte uneori despre ea ca o a patra putere, 

datorită funcţiilor de informare, formare şi chiar manipulare. Mass-media este Evanghelia 

zilelor noastre; este lumina după care se călăuzesc masele de oameni care aşteaptă vestea cea 

bună a fericirii pământeşti. Prin urmare, se înţelege de la sine că misiunea Bisericii în lume nu 

poate face abstracţie de acest segment social, cu toate componentele sale: ziare, audio-vizual, 

internet. De aceea, este necesar ca Evanghelia să fie prezentă în sistemul mass-media 

Societatea contemporană se pregăteşte să intre în era �media-craţiei�, definită ca o 

societate în care mijloacele de comunicare în masă au un rol decisiv în actul de guvernare a 

societăţii. Observând cu atenţie tendinţele de impact asupra societăţii ale mass-media, anumiţi 

specialişti susţin că putem vorbi chiar de �imperialismul mediatic�, care generează o nouă 

ordine informaţională a lumii, adică o lume globalizantă şi singulară, care tinde să niveleze şi 

să uniformizeze societatea şi, implicit, individul. Astfel, prin mass-media, omul dobândeşte o 

viziune asupra lumii şi a lui însuşi, astfel că mass-media influenţează un univers care ţine de 

rosturile şi competenţele Bisericii.  

În acest context, se impune o întrebare: cum se mai poate mântui omul 

�unidimensional�, care trăieşte prin ceea ce mass-media îi oferă şi care îşi construieşte 

sistemul propriu de valori tot prin intermediul �mediacraţiei�? Răspunsul la această întrebare 

nu poate fi decât unul singur: mântuirea este şi astăzi posibilă, dar în �media-craţia� 

contemporană este neapărat necesară o contraofensivă mediatică ortodoxă. Astfel, Biserica 

este chemată la misiune printr-un nou tip de apostolat: �apostolatul mediatic�. Aceasta 

presupune un tip aparte de misiune: misiunea prin emisiune, adică o misiune făcută prin 

intermediul mijloacelor de comunicare în masă. Esenţa acestui tip de misiune rămâne aceiaşi: 

propovăduirea Evangheliei, însă specificul este unul aparte: misiunea se realizează prin 

intermediul mijloacelor de comunicare. Ne propunem ca, în lucrarea de faţă, să cercetăm care 

ar fi principiile şi metodele care pot face ca misiunea Bisericii să fie sprijinită benefic de 

mass-media, în principal prin mijlocul de comunicare numit radiodifuziune. Din multitudinea 

de forme de comunicare mediatică, am ales să ne oprim asupra comunicării radiofonice, 

implicit a radioului, datorită câtorva avantaje: este afectiv, rapid, şi cel mai accesibil mijloc de 



- 6 - 

comunicare în masă. Radioul este o formă a comunicării de masă care se apropie foarte mult 

de comunicarea interpersonală iar apelul la imaginaţie nu este în opoziţie cu comunicarea 

mesajului religios. Dimpotrivă, radioul comunică mai mult afectiv cu ascultătorul, acest tip de 

comunicare fiind mai potrivit pentru comunicarea religioasă decât comunicarea televizată. În 

plus, este cel mai rapid, accesibil, popular şi flexibil mijloc de comunicare în masă şi poate 

deveni foarte uşor un însoţitor care împarte cu ascultătorul experienţa zilnică. Şi, nu în ultimul 

rând, un aspect decisiv în existenţa unui mijloc de comunicare este  aspectul financiar: 

radiodifuziunea presupune costuri reduse, fie ale producţiei şi transmiterii programelor 

radiofonice, fie ale receptării lor. Această specificitate aparte a radioului se împleteşte în mod 

fericit cu misiunea Bisericii, aceea de a aduce lumii speranţa mântuirii care transpare din 

împrejurări concrete ale vieţii, plecând de la principiul biblic: credinţa vine din auzire 

(Romani 10, 17) 

Într-o lume dominată de consumul informaţional zilnic, care vine prin diverse canale 

şi care ne solicită conştient sau nu, Biserica trebuie să fie prezentă prin mijloacele de 

comunicare în masă creştine, cu atât mai mult cu cât este prin natura şi misiunea ei 

comunicativă şi comunicaţională. Un post de radio creştin-ortodox nu este nimic altceva decât 

punerea în practică � la parametrii tehnici de astăzi � a acestei realităţi profunde. Lucrarea de 

faţă, fiind un demers interdisciplinar între ştiinţele teologiei şi ştiinţele comunicării, îşi 

propune să analizeze modalitatea prin care comunicarea radiofonică, radiodifuziunea, poate 

deveni un mijloc eficient de misiune a Bisericii Ortodoxe Române. Pe parcursul a 5 capitole 

vom studia, treptat, fenomenul comunicării radiofonice misionare, după cum urmează:  

 

Cap. 1. Misiunea Evangheliei, 

ca vestire a învăţăturii celei bune 

 

Capitolul 1 analizează fundamentele şi principiile misiunii Bisericii, dar şi relaţia 

dintre misiune şi Evanghelie, ca �vestea cea bună� a umanităţii, care trebuie comunicată 

acesteia, în scopul mântuirii întregii făpturi. Substantivul misiune înseamnă a trimite, a 

dedica, a furniza, a aduce, a emite.  

Lucrarea Bisericii la nivel duhovnicesc,  se face în, prin şi pentru Hristos-Cuvântul, 

Cel care ne-a lăsat cuvintele vieţii veşnice. Acestea însă nu pot lipsi din peisajul mediatic, 

deoarece El trebuie să ajungă la toţi oamenii. Şi, deşi n-o recunoaşte, sau o face cu greu, 

mass-media se bazează pe impactul (senzorial, emoţional, raţional, etc.) informaţiei conţinute 

într-un mesaj mediatic, pentru a obţine, în final, un efect duhovnicesc, chiar dacă el nu este 



- 7 - 

definit ca atare: trăiri, sentimente, opinii, motivaţii, acţiuni, luări de poziţie, atitudini, etc. 

Toate acestea descriu un orizont de trăiri duhovniceşti, căci omul, dihotomic fiind, acţionează 

întotdeauna pe schema: acţiunile omului sunt comandate din duhul său (sufletul mişcă trupul), 

sau, cum spune mai clar Mântuitorul: �unde este comoara ta, acolo va fi şi inima ta.� (Mt.  6, 

21). Astfel, Biserica nu mai poate sta deoparte în faţa jocului mediatic globalizant al unei lumi 

deja globalizate mediatic, deoarece miza comunicării este foarte mare: transmiterea de valori 

spirituale. În acest context, este cu atât mai necesar a înţelege că misiunea Bisericii prin media 

poate oferi repere salvatoare pentru cei care caută să se salveze de această lume şi de 

stăpânitorul ei (Ioan 14, 30). Aceasta presupune însă o explicare duhovnicească a învăţăturii 

Ortodoxe în lumina celor mai importante probleme existenţiale ale omului de azi şi de mâine. 

Necesitatea existenţei unei prese bisericeşti este recunoscută chiar de către reprezentanţi de 

seamă ai Bisericii.  

Scopurile misiunii creştine vin să împlinească acest deziderat. Aceste scopuri sunt 

împărţite după cum urmează:  

• Scop divin � constă în instaurarea Împărăţiei lui Dumnezeu în lume 

• Scop teologic � constă în mântuirea oamenilor, salvarea sufletelor, 

încorporarea tuturor oamenilor în Trupul tainic al lui Hristos, Biserica.  

• Scop eclesiocentric � constă în înrădăcinarea Bisericii în toată lumea 

• Scop social � constă în formarea unei societăţi fundamentată pe principii 

creştine 

• Scop secular � constă în îmbunătăţirea macrostructurilor de funcţionare a 

civilizaţiei lumeşti, adică înfăptuirea păcii, prosperităţii, etc.  

Pentru a înţelege fundamentele misiunii, vom cerceta temeiurile dogmatice ale 

misiunii, scopurile acesteia, trăsăturile ei distincte dar şi raportul dintre misiune şi Evanghelie.  

Misiunea reprezintă înfăptuirea practică a dogmei creştine, nicidecum un act exterior 

învăţăturii şi vieţii Bisericii, întrucât misiunea şi dogma sunt două aspecte ale aceleiaşi 

realităţi. Astfel, temeiurile dogmatice ale misiunii Bisericii sunt următoarele: Temeiul divin, 

Temeiul eclesiologic, Temeiul antropologic, momentul Cincizecimii.  

În continuare, lucrarea cercetează câteva trăsături importante ale misiunii în Biserică, 

tipologiile misiunii, precum şi direcţiile esenţiale ale misiunii Bisericii.  

Cum însă esenţa misiunii o constituie vocaţia apostolică a Bisericii de a propovădui 

Evanghelia lui Hristos la toate neamurile, înţelegem că între Evanghelie şi misiune există o 

legătură ontologică: relaţia dintre Evanghelie şi misiune este una asemănătoare cu 

comunicarea însuşirilor celor două firi în persoana lui Hristos: misiunea înseamnă a 

propovădui Evanghelia, iar Evanghelia înseamnă propovăduirea veştii celei bune, deci 



- 8 - 

misiune. Fie că este externă sau internă, misiunea se foloseşte de cele 4 Sfinte Evanghelii, 

care, la rândul lor, sunt un act de misiune, înfăptuit de către autorii respectivelor scrieri, în 

sânul Bisericii. Astfel, Evanghelia, ca şi Biserica, devin mijloace de misiune, dar şi scopuri 

misionare în sine, iar între acestea există o strânsă relaţie de coexistenţă: Biserica face misiune 

prin Evanghelie, cu scopul declarat de a face cunoscut oamenilor Evanghelia mântuirii prin 

Iisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, iar oamenii, la rândul lor, devin, prin Evanghelie, membrii 

ai Bisericii.  

 Astfel, în misiologia ortodoxă, aspectul evanghelizării şi al mărturiei practic nu pot 

fi separate. Evanghelizarea presupune proclamarea adevărului divin revelat scripturistic, cu 

scopul de a transforma cultura umană într-o cultură a Sfântului Duh, ţinând cont de cultura 

proprie a celor evanghelizaţi. De aceea, este esenţială adaptarea mesajului Evangheliei la 

societatea actuală.  

Primul izvor al descoperirii dumnezeieşti este Sfânta Scriptură, care este esenţa vieţii 

Bisericii, izvorul credinţei omului contemporan şi însumează , nu în totalitate, cunoştinţele 

noastre despre Dumnezeu. Biblia este permanent recitită în Biserică şi mesajul ei devine 

adevăr misionar, actualizat în comuniunea, slujirea şi tradiţia vieţii Bisericii. Vechiul 

Testament constituie prima mărturie scrisă despre istoria mântuirii şi este înţeles ca 

fundamentul teologiei misiunii din Noul Testament. În Vechiul Testament, Dumnezeu îşi 

descoperă, în mod misionar, voia Sa prin mai multe căi: prin comunicarea Sa directă cu omul, 

prin îngeri, prin minuni, vise sau vedenii şi intermediul profeţilor, iar prin aceştia, El 

pregăteşte venirea Fiului Său-Mesia şi încheierea unui nou Legământ. Profeţii Vechiului 

Testament au fost cei mai de seamă misionari care, ca trimişi extraordinari ai lui Dumnezeu, 

au conservat, au apărat şi au cultivat monoteismul Vechiului Testament, pregătindu-i astfel pe 

credincioşi pentru întâlnirea cu Hristos Mântuitorul, în Noul Testament. Temele misionare 

fundamentale ale Vechiului Testament sunt cele legate de însuşirile lui Dumnezeu de a fi 

Creator Proniator, Mântuitor şi Judecător. Se poate vorbi chiar şi de o kerygma vetero-

testamentară.  

Odată cu Naşterea lui Hristos, misiunea în Noul Testament nu îşi schimbă 

fundamentul divin (vestirea lui Hristos şi mântuirea oamenilor), ci numai modalitatea de 

exercitare a ei, în şi prin Biserica întemeiată de Hristos. De aceea, NT are un caracter misionar 

în întregul său, până la sfârşitul veacurilor. Şi aici avem o gradaţie a misiunii: primul misionar 

creştin este însuşi Domnul, apoi Sfinţii Apostoli şi Evanghelişti, după care sfinţii devin 

misionari pentru creştini, iar creştinii devin misionari în mijlocul lumii întregi. 

Iisus Hristos este prototip şi fundament al misiunii, deoarece el este Capul şi 

Întemeietorul Bisericii Sale şi, implicit, fundament al misiunii eclesiale. Activitatea misionară 



- 9 - 

a Mântuitorului are ca ţintă Împărăţia lui Dumnezeu, iar mijloacele folosite de Acesta sunt 

parabolele, care aduc lumii adevăruri dogmatice care depăşesc puterea obişnuită de înţelegere.   

Misiunea Sfinţilor Apostoli s-a desfăşurat după modelul misionar al Mântuitorului 

Însuşi. Apostolii, pe de o parte se vor adresa neamurilor păgâne din toată lumea, după ce sorţii 

le aleg destinaţia misionară, dar pe de altă parte nu vor uita cu totul de poporul evreu. 

Cuvântul �apostol� înseamnă "acela care este trimis" iar gruparea celor 12 apostoli reprezintă 

fără îndoială, cea mai importantă instituţie creată de Iisus, pentru transmiterea şi aplicarea 

operei Sale. Mesajul şi misiunea apostolilor au un caracter unic şi definitiv (Lc. 10, 16), 

deoarece ei sunt martori direcţi ai evenimentelor care constituie revelaţia şi istoria mântuirii. 

Lucrarea de propovăduire a Evangheliei de către Apostoli în Biserica primară (paradosis) 

reprezintă un act fundamental în constituirea comunităţii creştine şi a mărturisirii de credinţă, 

şi cuprinde câteva momente distincte: primirea, asimilarea, interpretarea, păstrarea şi 

transmiterea Evangheliei. Lucrarea va face o trecere în revistă a principalelor repere misionare 

din viaţa şi activitatea Sfinţilor Apostoli. Un punct aparte îl va constitui misiunea celor 70 de 

ucenici ai Mântuitorului, care sunt aleşi şi trimişi în misiune asemenea celor 12 Apostoli, însă, 

pe de altă parte, aveau sa fie mai mici în har şi puteri decât ei, dar prelungind şi susţinând 

opera Apostolilor. Ei aveau mai mult misiunea de a fi înaintemergători ai Apostolilor, vestind 

pe unde mergeau că s-a apropiat Împărăţia lui Dumnezeu. Totodată, cei 70 au făcut parte 

integrantă din ierarhia bisericească a începutului creştinismului, prin care se transmite, până 

astăzi, harul Duhului Sfânt tuturor treptelor ierarhice.  

Un loc aparte în istoria misiunii îl ocupă Sfinţii Părinţi, deoarece ei sunt cei care 

fundamentează în detaliu (continuând misiunea Sfinţilor Apostoli şi Evanghelişti) şi, mai ales, 

explicitează teologia creştină în întreaga lume.  

Între Sfinţii Părinţi, deosebim Părinţii Apostolici, care au urmat în învăţătură 

Apostolilor şi care fac tranziţie între scrierile revelate ale Noului Testament şi literatura 

patristică. Dintre Părinţii Apostolici, vom analiza activitatea câtorva reprezentanţi de seamă: 

Sfântul Barnaba, Sfântul Ignatie Teoforul, Sfântul Policarp, Sfântul Papia al Ieropoliei, 

Sfântul Clement al Romei.  

Când vorbim de Sfinţii Părinţi înţelegem acea categorie a părinţilor Bisericii 

Ortodoxe care reprezintă Tradiţia doctrinară a Bisericii şi sunt martorii şi criteriile adevăratei 

credinţe, altfel spus judecătorii Ortodoxiei. ca misionari ai Bisericii, ei au fost împărţiţi în 

două mari grupuri, funcţie de raportarea lor la filosofia păgână şi cu ştiinţa vremii lor: cei 

conservatori, care erau adversari sistemelor filosofice păgâne şi cei moderaţi, care considerau 

filosofia păgână un preambul şi o pregătire a filosofiei creştine şi care sunt mai numeroşi. 

Lucrarea va cerceta câteva personalităţi misionare reprezentative ale epocii: Sfântul Ignatie al 



- 10 - 

Antiohiei, Sfântul Iustin Martirul şi Filosoful, Sfântul Chiril al Ierusalimului, Sf. Vasile cel 

Mare, Sf. Ioan Hrisostom, Sfântul Grigorie de Nazianz, Sfântul Grigorie de Nyssa, Sfântul 

Atanasie cel Mare (din Alexandria), Sfântul Ciprian al Cartaginei, Sf.  Maxim Mărturisitorul,  

După tratarea acestor fundamente ale misiunii în Biserică, lucrarea abordează şi 

fenomenul prozelitismului, înţeles ca o contra-misiune. Se face un scurt istoric al fenomenului 

prozelitismului, după care se analizează tipurile de prozelitism din contemporaneitate: creştin, 

păgân sau ocult. Consecinţele acestei contra-misiuni sunt foarte grave: discreditarea 

Adevăratului Dumnezeu, rătăcirea căii spre mântuire şi, prin consecinţă, posibilitatea sumbră 

a morţii sufleteşti. Metodele, de asemenea, sunt nocive: îndoctrinare, fanatism, inducere în 

eroare, ameninţare, mituire, deprogramare, căsătorii mixte, exploatarea lipsurilor materiale.  

Un aliat perfid al prozelitismului îl constituie, pentru lumea actuală, mass-media. 

Dacă esenţa prozelitismului constă de fapt într-un act de forţare a convertirii, mass-media pare 

un mijloc potrivit pentru a face prozelitism, dacă ţinem cont de impactul publicitar, care poate 

determina, pentru sufletele slăbite duhovniceşte, declicul necesar unei false �convertiri�. După 

conţinutul lor, s-au identificat trei mari grupe de mesaje mediatice de tip prozelit: conţinut 

ateu, conţinut anti-ortodox şi conţinut para-ortodox. Deşi pentru contracararea acestui 

fenomen s-a iniţiat Mişcarea Ecumenică, rezultatele sunt slabe şi nemulţumitoare. Mijloacele 

de combatere a prozelitismului mediatic cuprind difuzarea pe scară cât mai largă a trei tipuri 

de mesaje mediatice: cele de catehizare, cele cu conţinut misionar, cele de demascare a 

acţiunilor de tip prozelit. Pentru a fi formator de conştiinţe teologice care să combată 

prozelitismul, discursul teologic actual trebuie să aibă în vedere trei dimensiuni: 

duhovnicească, pastorală, misionară. Pe finalul acestei abordări, lucrarea prezintă ilogicitatea 

şi nesustenabilitatea misionarismului de tip prozelit, evidenţiind principiile misiunii ortodoxe, 

ca singura formă de misiune adevărată.  

Un alt punct abordat în acest capitol îl constituie relaţia dintre misiunea Bisericii şi 

progresul tehnologic contemporan. Societatea actuală este diferită mult faţă de societăţile 

antichităţii sau Evului Mediu, diferenţa fiind dată de progresul tehnologic exploziv. Odată 

însă cu progresul tehnologic, a apărut şi o reconsiderare a individului în raport cu propria 

existenţă, a apărut �homo technologicus, care este aplecat  cu mai multă stăruinţă asupra trăirii 

religioase, pe care civilizaţia industrială a sterilizat-o şi a standardizat-o. Înţelegem tehnica 

drept, totalitatea acelor materiale prin care omul acţionează în şi asupra naturii şi o stăpâneşte, 

dar şi prin care omul poate extinde puterea sa creatoare. Analiza progresului tehnologic 

comportă două mari direcţii de abordare: una optimistă, prin care omul împlineşte prin tehnică 

misiunea sa, alta pesimistă, prin care omul devine dependent de tehnologie şi nu-şi mai poate 

realiza scopul său divin faţă de lume fără ea, la care putem adăuga şi influenţa nefastă a 



- 11 - 

omului asupra mediului. Oricum ar fi, creştinismul nu poate ignora tehnica, deoarece 

cuceririle tehnicii sunt o realitate de care trebuie să se ţină cont. Ideal ar fi însă ca omul să se 

raporteze la tehnologie doar ca la un instrument. Mass-media este un mijloc ce foloseşte din 

plin tehnologia pentru a comunica mesajul Bisericii către auditoriu, motiv pentru care Biserica 

Ortodoxă nu este împotriva modernităţii, din contră, ea însăşi se foloseşte de progresul 

tehnicii, al ştiinţei pentru a-şi face cunoscut mesajul şi prezenţa în societate. Viziunea 

Bisericii asupra tehnologiei se poate rezuma la următoarele puncte:  

• Tehnologia este atât o promisiune, cât şi o ameninţare. Este o sursă de 

eliberare, securitate şi progres. Este şi o sursă de dominare, exploatare şi inegalitate. 

Este şi dar divin de creativitate omenească menită să asigure o calitate mai înaltă a 

vieţii. 

• Într-o epocă a tehnologizării s-a observat că spiritualitatea scade, în timp ce 

cresc realizările tehnologice. Teologia şi tehnologia, etica şi tehnica, trebuie să fie 

luate în interconexiunea lor. Biserica trebuie să susţină tehnologia şi să folosească 

beneficiile ei la baza principiilor ei etice. Biserica trebuie să aibă şi vocaţia de a 

deveni criticul cel mai îndreptăţit al tehnologiei. 

• Progresul tehnologic a condus umanitatea la antropocentrism, afirmarea de 

sine şi autosuficienţă. A creat o relaţie de umanitate creată de Dumnezeu, care ignoră 

responsabilitatea umană faţă de Dumnezeu. 

• Buna folosire a tehnologiei şi dreapta distribuire a avansărilor tehnologice, 

trebuie să rămână preocuparea de bază a Bisericii. 

• Biserica trebuie să provoace tehnologia centrată pe elită şi controlată de elită. 

Un astfel de model de tehnologie, pe de o parte, va spori participarea, independenţa şi 

bazarea pe sine, iar pe de o parte, va reduce inegalităţile socio-economice, şomajul şi 

marginalizarea.  

• Biserica trebuie să provoace constant tehnologia spre a se redefini şi a se 

reformula pe sine, într-un mod care reflectă sfinţenia şi integritatea vieţii umane, dar 

şi importanţa vitală a valorilor etice care ar trebui să guverneze viaţa societăţilor. 

Tehnologizarea societăţii va continua cu paşi rapizi. Rolul Bisericii trebuie să fie 

acela de a umaniza tehnologia, să reamintească societăţii tehnologizate că problemele 

eticii şi tehnologice sunt legate între ele 

• Teologia şi tehnologia pot lucra împreună pentru un ecosistem susţinut. 

• Tehnologia poate spori colaborarea şi sentimentul de solidaritate umană, prin 

folosirea în comun a mijloacelor tehnice. 



- 12 - 

• Progresul tehnologic este mijloc de îmbogăţire a spiritului uman, prin 

dezvoltarea aptitudinilor puse în om de către Creator, dar şi prin percepţia Revelaţiei 

cu ajutorul mijloacelor tehnologice.  

Viitorul poate fi însă privit cu optimism, deoarece actualmente s-au pus bazele unui 

dialog între religie şi ştiinţă, care poate fi de folos modului în care Biserica se poate folosi de 

mijloacele tehnice în activitatea ei misionară. Prin urmare, Biserica se poate folosi de 

mijloacele tehnice în activitatea sa misionară, cu singura condiţie ca acestea să nu îngrădească 

sau să aducă atingere relaţiei omului cu Dumnezeu, sau să oblige efectuarea anumitor 

compromisuri asupra activităţii Bisericii. Pe scurt, făcând un paralelism biblic, tehnica este 

pentru om, nu omul pentru tehnică.  

 

Cap. 2.  Comunicarea mass-media � parte integrantă a misiunii 

Bisericii 

 

Capitolul 2 va studia comunicarea mediatică, ca parte integrantă a misiunii Bisericii. 

Pentru început, lucrarea abordează cuvântul, ca mijloc de comunicare mediatică al Bisericii. 

Termenul �cuvânt�  vine de la latinescul �conventus�, care înseamnă �adunare de oameni�, şi 

are următoarele sensuri:  

- ipostasul divin al Cuvântului lui Dumnezeu, cuvântul devenit Persoană,  

- cuvântul rostit de Hristos,  

- cuvântul transmis de Sfânta Scriptură,  

- cuvântul rostit cu ajutorul vocii,  

- cuvântul interior, care există în inimile noastre,  

- cuvântul artificial, prefăcut, rostit fără rost, denumit şi în Scriptură �cuvânt deşert� 

(Matei 13, 36).  

Dintre acestea, cuvântul transmis de Sfânta Scriptură şi cuvântul rostit cu ajutorul 

vocii pot fi socotite mijloace prin care se realizează propovăduirea mediatică, pentru a se 

forma, în receptorii mediatici, cuvântul interior spre desăvârşirea vieţii creştine. Cuvântul este 

însă unitatea de bază a vorbirii, acest minunat dar cu care Dumnezeu l-a înzestrat pe om. Prin 

cuvânt şi vorbire, omul reuşeşte să exprime gândurile, judecăţile, raţionamentele sale, în acest 

fel cuvântul devenind un mijloc indispensabil de comunicare al omului cu semenii săi, dar şi 

cu Cuvântul-Dumnezeu. Aşadar, cuvântul este �cărămida� cu care se alcătuieşte un mesaj 

mediatic, mesaj care însă devine purtător de informaţie, iar aceasta, la rândul ei , generează o 

atitudine spirituală, pe care Părinţii o numesc mai simplu �duh�.  



- 13 - 

Cercetând rolul pe care cuvântul îl are în misiunea mediatică a Bisericii, vom 

descoperi că în acţiunea de propovăduire a Evangheliei, misionarii creştini nu se limitează la 

relatarea unor fapte, gesturi sau cuvinte ale lui Iisus, ci exprimă adeseori şi convingerea lor 

personală, identificându-se cu cauza pentru care dau mărturie, astfel că ei mărturisesc public 

şi propria credinţă. Această mărturisire se face sub diverse aspecte, fie verbală, fie prin fapte 

care culminează uneori chiar cu sacrificiul suprem al vieţii. Însă, atunci când ne referim la 

aspectul vorbit al propovăduirii, Scriptura mărturiseşte că �credinţa este din auzire, iar 

auzirea prin cuvântul lui Hristos.�(Rom.  10, 17). De altfel, este bine-ştiut faptul că Însuşi 

Iisus Hristos a ales ca mijloc de propovăduire cuvântul oral, neexistând nici o scriere pe care 

să o fi lăsat. Şi aceasta nu din comoditate, ci dintr-o iconomie tainică a comunicării orale, care 

lasă de înţeles că prin comunicare orală, credinciosul va trece la împlinirea celor auzite, iar 

prin împlinire, se va vădi oamenilor, cu fapta, calea către Împărăţia Cerurilor.Cuvântul revelat 

se slujeşte de un limbaj plurisenzorial, cu o extraordinară putere de sugestie. Chiar Întruparea 

Cuvântului lui Dumnezeu este un act care marchează o restaurare a puterii creatoare a 

cuvântului rostit,care se pervertise, ca urmare a căderii în păcatul strămoşesc. Cuvintele lui 

Hristos au câteva caracteristici, de care misiunea mediatică trebuie să ţină cont: exprimă 

întotdeauna adevărul, sunt încărcate cu putere împărătească şi au puterea de a ierta păcatele 

oamenilor precum şi de a aduce vindecare sufletelor şi trupurilor.  

Acest mecanism al propovăduirii pe cale orală a cuvântului evanghelic se împleteşte 

în mod esenţial cu îndrumarea în tâlcuirea acestuia �Cum aş putea să înţeleg, dacă nu mă va 

călăuzi cineva� (F. A.  8, 31), astfel că, în urma auzirii şi tâlcuirii, se ajunge în cele din urmă 

la convertire, înţeleasă ca transformare profundă a sistemului de valori, practic o transfigurare 

a întregii vieţi a omului.  

Comunicarea mediatică în Biserică îşi are originea în sânurile Sfintei Treimi care 

inter-comunică (între Tatăl, Fiul şi Sfântul Duh există o comunicare întru iubire) şi se 

comunică (spre lume, prin Revelaţie, Pronie, Sfintele Taine şi Biserică). În esenţă, 

comunicarea mediatică a Bisericii constă în proclamarea Evangheliei lui Iisus Hristos, ca 

veste bună adusă umanităţii, din sânurile Sfintei Treimi, act ce este fundamental un act de 

propovăduire. Deci comunicarea este misiune, iar misiunea este comunicare. De aceea,  

Biserica trebuie să ia în calcul folosirea noilor tehnologii de comunicare din cel puţin trei 

motive:  

a) Omul contemporan este influenţat de către comunicarea mediatică 

b) Mesajele mediatice adeseori nu ignoră Biserica, ci abordează subiecte cu tematică 

religioasă 



- 14 - 

c) Instrumentele de comunicare mediatică sunt compatibile cu misiunea Bisericii şi 

chiar este recomandată folosirea lor. 

Apoi, lucrarea analizează conceptul de comunicare în societatea contemporană, în 

care capătă o dimensiune şi o semnificaţie cum n-a avut-o vreodată în istoria umanităţii. Fiind 

o caracteristică esenţială a civilizaţiei, comunicarea a devenit, incontestabil, o forţă. Tipurile 

de definiţii de comunicare sunt însă foarte numeroase. În mare, avem două mari tipuri de 

comunicare:  

a) Comunicarea interpersonală, bazată pe relaţii directe între două sau mai multe 

persoane aflate în poziţii de proximitate spaţială, care se pot influenţa reciproc.  

b) Comunicarea indirectă, care este mediată de unul sau mai multe suporturi 

tehnologice (scrisoare, telefon, calculator) sau de un produs jurnalistic-editorial, produs de un 

ansamblu de instituţii, specialişti şi dotări tehnologice (ziare, cărţi, filme, radio, televiziune, 

internet), caz în care vorbim de comunicarea de masă.  

Urmând unei scheme clasice de analiză a actului comunicării, observăm că, în cazul 

comunicării mediatice din Biserică, Biserica devine emiţătorul şi/sau sursa, receptorii sunt 

credincioşii, iar canalul de comunicare este de fapt alcătuit dintr-o multitudine de modalităţi 

de comunicare, practic fiecare simţ al omului fiind beneficiarul mesajului unui canal de 

comunicare specific. Putem vorbi astfel de comunicare vizuală, auditivă, senzorială, non-

verbală sau, un tip mai parte, comunicarea prin simboluri, care se regăseşte din plin în spaţiul 

liturgic al Bisericii. În plus, comunicarea în spaţiul Bisericii este atât interpersonală, cât şi 

mediată şi de masă. Actul comunicării depinde în mod esenţial de cuvânt, înţeles ca unitate de 

informaţie care are ca destinaţie formarea duhovnicească. Din păcate, societatea suferă de o 

tendinţă de alterare a procesului comunicaţional, accentuată şi de o mare parte a mass-media, 

care constă în pauperizarea cuvântului, în deprecierea puterii misionare şi ziditoare a 

cuvântului, în apariţia pălăvrăgelii �comerciale�, a vorbirii fără sens, uneori eretice, cu 

tendinţe de hulire a divinităţii sau chiar cu aspect de băşcălie mondializată. Motiv pentru care 

lucrarea va aborda fenomenul de creştinare şi descreştinare al cuvântului.  

Presa bisericească reprezintă şansa misionară reală a Bisericii, prin �cuvântul care 

zideşte şi re-zideşte� şi prin arătarea către lume a Adevărului-Hristos, într-un ocean global de 

idei manipulatoare şi desacralizante. În acest fel, presa bisericească reprezintă însă un mod de 

a face teologie practică. Preocuparea Bisericii pentru comunicarea mediatică s-a concretizat în 

câteva studii de pionierat şi întâlniri de iniţiere în domeniul presei bisericeşti (Cluj, 1994; 

Durău, 1998).  

De asemenea, se poate vorbi de o teologie a comunicării, înţeleasă ca un discurs 

asupra comunicării, din perspectiva teologică a credinţei umane în Dumnezeu şi a Revelaţiei. 



- 15 - 

În esenţă, este vorba de o cunoaştere a lui Dumnezeu prin actul comunicării, o �revelaţie a 

Revelaţiei� prin actul de comunicare. Elementele fundamentale ale teologiei comunicării sunt 

următoarele:  

• Sfânta Treime � Tatăl, Fiul şi Sfântul Duh comunică Unul cu Altul, astfel că 

vorbim de o comunicare intra-Treimică, numită şi �auto-comunicare� 

• Revelaţia � ca act de descoperire a Sa, Dumnezeu se comunică umanităţii prin 

Sfânta Scriptură şi Sfânta Tradiţie.  

• Întruparea Cuvântului (parte a Revelaţiei Supranaturale) � constituie punctul 

culminant al comunicării divine. 

• Misiunea Bisericii � ca mijloc prin care Sfânta Treime, Revelaţia şi Întruparea 

Cuvântului se comunică �în toate timpurile şi în toate locurile�.  

Comunicarea face parte, ontologic, din fiinţa umană. Omul, fiind creat persoană de 

către Dumnezeu cel Întreit în Persoane, are ca dat ontologic capacitatea de a comunica în 

două plauri: orizontal (între semeni), vertical (între el şi Dumnezeu). După căderea în păcat, 

Dumnezeu este cel ce iniţiază şi păstrează legătura comunicaţională cu umanitatea. Aceasta 

legătură presupune trei stadii: până la Întruparea Cuvântului, comunicarea supranaturală prin 

Întruparea Fiului şi comunicarea misionară a Bisericii, după Cincizecime. Prin natura ei, 

Biserica este mediu de comunicare: între Dumnezeu şi umanitate, între cer şi pământ, între 

persoanele umane create după chipul Creatorului a toate, între om şi creaţia divină în 

totalitatea ei. Totodată, Ortodoxia are o vocaţie a comunicării, care îşi are originea în vocaţia 

liturgică a Bisericii. Câteva linii directoare în ceea ce priveşte aplicarea teologiei comunicării 

mediatice bisericeşti găsim în documentele celei de-a A VI-a Adunări generale a Consiliului 

Ecumenic al Bisericilor (CEB), Vancouver, 1983, care arată că Bisericile trebuie să se 

raporteze la mass-media într-o manieră pastorală, evanghelică şi profetică.  

Analizând sistemul mass-media, vom înţelege că sintagma mass-media vine din 

limba engleză şi reuneşte două cuvinte de origine latină : massa, prin care înţelegem �o 

cantitate mare de entităţi agreate� şi medium, la plural media care înseamnă �mijloc de 

transmitere a ceva� sau �mijloace de comunicare în masă� înţelese ca �seturi de tehnici şi 

metode de transmitere, de către furnizori centralizaţi, a unor mesaje, către audienţe largi, 

eterogene şi dispersate geografic. Pentru a înţelege şi mai bine fenomenul mass-media, 

lucrarea menţionează funcţiile mass-media, văzute din perspectiva socio-culturală: de 

informare, de interpretare, de legătură, de culturalizare, de divertisment. Biserica poate folosi 

mijloacele mass-media ca instrumente ale misiunii ei contemporane, pentru promovarea 

valorilor evanghelice în societate, dar şi pentru a face cunoscute activităţile ei multiple. De 

altfel, Patriarhia Română a făcut în ultima perioadă eforturi susţinute pentru înfiinţarea şi 



- 16 - 

dezvoltarea mai multor mijloace mass-media, atât la nivel central (Centrul de presă 

�Basilica�), cât şi la nivel local, eparhial. Lucrarea va analiza aceste mijloace mass-media, 

funcţie de tipul canalului de comunicare ales: presa-scrisă, presa audio-vizuală 

(radiodifuziune şi televiziune) şi Internet.  

Însă, dacă presa bisericească poate fi un mijloc de creştinare a cuvântului mediatic, 

din păcate, în societatea contemporană, afectată de postmodernism, cuvântul mediatic se 

desacralizează rapid, prin intermediul politicilor editoriale negative ale presei comerciale. 

Astfel, degradarea mediatică a cuvântului îi anulează acestuia puterea de a transmite harul 

divin. În finalul capitolului, ne vom preocupa de scopul ultim al comunicării mediatice 

misionare, care este realizarea comuniunii, ca mod de viaţă creştină. Direcţia analizată va fi: 

misiunea prin emisiune, spre comuniune. Actul de comunicare poate sluji misionar Biserica, 

în 2 direcţii: afirmarea teologiei şi spiritualităţii ortodoxe, dar şi contrapondere la 

prozelitismul sectar şi poluarea mediatică. 

 

Cap 3.  Exigenţe ale misiunii contemporane  

în contextul mass-media secularizate şi secularizante. 

 

Comunicarea misionară mediatică a Bisericii se face într-un context postmodern, 

defavorabil unei conştiinţe creştine puternice la nivel global, motiv pentru care misiunea 

mediatică a Bisericii trebuie să ţină cont de acest context. La baza apariţiei mass-media 

secularizată (prin conţinutul editorial) şi secularizantă (prin efectele propagării conţinuturilor 

editoriale) se află comercializarea actului de comunicare în sine, fără a se ţine cont de natura 

mesajelor mediatice propagate în societate. Însă comercializarea generează un spirit financiar, 

un nou tip de totalitarism, de natură economică , o economie suicidală, care produce o mutaţie 

clară a puterii spre economie, finanţe, tehnologie şi media, dar, totodată, duce la apariţia  

�ultimului om�, homo economicus, omul atomizat, care trăieşte numai pentru producţie şi 

consum, golit de cultură, politică, sens, conştiinţă, religie şi orice transcendenţă, produs al 

unei veritabile inginerii sociale, în care tăvălugul comunicaţiilor globale secularizate a avut un 

rol important. Există aici o triadă nocivă pentru societate: publicitate, audienţă, mass-media. 

În plan religios, aceasta duce la apariţia unei alte triade, asemănătoare �triunghiului 

Bermudelor� (în care orice navă maritimă sau aeriană întra, era sortită pieirii), nefastă pentru 

spiritualitate, în care dacă intră cineva, are mari şanse să piară în veşnicie, pierzându-şi, de 

fapt, mântuirea: ateismul, ocultismul şi sincretismul. La acestea se mai pot adăuga 

hedonismul, narcisismul mediatic, perfecţionismul şi materialismul. 



- 17 - 

Lucrarea identifică 9 exigenţe misionare funcţie de care orice misionar mediatic (dar 

nu numai) al Bisericii îşi va putea construi mesajul misionar:  

• Predicarea Evangheliei.  

• Transmiterea credinţei adevărate.  

• Transmiterea Tradiţiei.  

• Inculturarea Evangheliei 

• Analiza lumii şi a situaţiei ei.  

• Apostolatul mirenilor.  

• Mărturia prin sfinţenia vieţii.  

• Educaţia pentru comunicare şi mass-media. 

• Realizarea unei reţele mediatice eclesiale.  

 

Cap 4. Misiunea Bisericii Ortodoxe Române prin radiodifuziune 

 

Capitolul 4 are ca temă principală misiunea Bisericii Ortodoxe Române prin 

radiodifuziune, ca mijloc de comunicare mediatică. Pentru început, se analizează motivaţiile 

misionare ce stau la baza existenţei radiodifuziunii ortodoxe ca mijloc de misiune. Cum 

misiunea Bisericii este realizarea comunii oamenilor cu Mântuitorul Hristos, prin 

comunicarea Evangheliei către toţi oamenii, este uşor de dedus că orice mijloc mediatic de 

comunicare poate sluji acestui scop prin faptul că acesta pune în contact transmiţătorul cu 

receptorul, astfel încât mesajul să fie descifrat şi înţeles în mod corect. În contextul existenţei 

unui nivel nesatisfăcător al persoanelor ce se declară ortodoxe, care practică sau cunosc la un 

nivel mulţumitor fundamentele vieţii creştine, dar şi al unui individualism generat de 

condiţiile economice precare, avem un tablou destul de sumbru al vieţii religioase în 

România. În această arie umană, Biserica, cu instrumentele sale de comunicare tradiţionale � 

cultul, predica � nu ajunge sau ajunge prea puţin şi ocazional, mai cu seamă dacă ţinem cont 

şi de faptul că există un număr relativ semnificativ de credincioşi care nu încap fizic în 

bisericile ortodoxe.. În acest sens, misiunea Bisericii suferă la nivel primar, adică acela de a 

face cunoscută tuturor Vestea cea Bună descoperită de Dumnezeu. 

Un mijloc de comunicare ca radioul ar răspunde în mod adecvat acestei imposibilităţi 

fizice a Bisericii de a ajunge, cu mesajul propriu, la toate straturile sociale şi la toate 

persoanele. Acest instrument modern ar deveni o prelungire capabilă să răstoarne termenii 

problemei: nu credincioşi care să se îndrepte spre biserică, ci Biserica, cea care se adresează 

direct propriilor credincioşi, întâlnindu-i în locurile lor obişnuite de viaţă. În acest fel se poate 



- 18 - 

construi şi cultiva un nou sentiment al apartenenţei, reîntemeind sau întărind identitatea 

persoanei. Radioul ar constitui şi un fir între diferite comunităţi parohiale în măsură să 

promoveze un nou dialog între ele, să facă cunoscute, să comunice evenimente şi activităţi. 

Pe de altă parte, Biserica se adresează unui om foarte diferit de omul antichităţii, al 

Evului Mediu sau chiar al perioadei Renaşterii sau perioadei moderne. Este vorba de omul 

mediatic, care trăieşte într-o cultură mediatică  Suntem îndreptăţiţi să vorbim de o cultură 

mediatică şi de un om mediatic, ca realităţi prezente şi în România, devreme ce datele 

statistice demonstrează că doar 10% din populaţia română nu consumă sau consumă destul de 

rar oferta mijloacelor de comunicare. Omul care se hrăneşte zi de zi cu produsele media e 

influenţat  inevitabil în modul de a gândi şi de a se comporta de către modelele oferite de 

emisiunile audiovizuale, de filme,etc.,unde, adeseori, este evidentă tendinţa de a considera ca 

ştire evenimentele controversate şi negative, chiar cele cu privire la Biserică. Un mijloc de 

comunicare gestionat în mod direct şi fără medierea unor interese economice sau culturale 

preconstituite ar aduce Bisericii mai multă libertate în a se comunica pe sine, în a-şi comunica 

viziunea asupra omului, asupra faptelor, asupra realităţii. Radioul ortodox poate oferi o 

alternativă, o îmbogăţire şi chiar un reper moral tuturor celor care operează şi produc în 

domeniul informaţiei, răspunzând astfel unei nevoi a societăţii. 

Radiourile comerciale româneşti pun mare accent pe divertisment şi limitează 

informaţia la doar sursele instituţionale. Singura raţiune a creării grilelor de programe este 

rating-ul, adică audienţa.  De aceea, spaţiile dedicate educaţiei, informaţiei şi aprofundărilor 

culturale şi religioase sunt foarte restrânse, aproape inexistente, pentru că se presupune că 

aceste subiecte nu creează audienţă. Face excepţia Radioul Public, care însă, rezervă acestui 

tip de emisiuni spaţii orare de audienţă redusă. Se constată un dezechilibru  între spaţiul 

excesiv destinat politicii şi economiei, şi acela rezervat culturii şi religiei. Tocmai de aceea, 

radioul ortodox poate reprezenta o alternativă jurnalistică şi va acorda mai mult spaţiu 

aspectelor neglijate de alte media româneşti, punând un accent deosebit pe aspectele spirituale 

şi culturale, fără de care, o societate nu poate să aibă o dezvoltare normală. Bineînţeles, nu 

putem neglija nici tratarea actualităţii vieţii religioase, în spaţiul românesc şi internaţional. În 

acest fel, radioul Bisericii încearcă să fie un reper moral, oferind şi o altă viziune asupra 

realităţii, care să contribuie la o mai bună înţelegere a ei. 

Pentru că audienţa radiofonică poate fi extrem de diversificată, putem spune că ea 

este asemănătoare cu societatea pe care Biserica primară a întâlnit-o în activitatea ei: oameni 

credincioşi sau mai puţin credincioşi, din diverse straturi sociale, iubitori sau adversari ai 

Bisericii, în general membrii unei societăţi secularizate şi secularizante. În această situaţie, 



- 19 - 

putem identifica câteva direcţii pe care misionarismul radiofonic ortodox ar trebui să le 

urmeze:  

a) Propovăduirea cuvântului Evanghelic. Prin aceasta, radioul ortodox se apropie ca 

imagine de Semănătorul din pilda rostită de către Hristos, întrucât el seamănă 

cuvântul peste întreaga societate, indiferent de calitatea �pământului� în care 

cade. 

b) Transmiterea Sfintei Tradiţii. Sfânta Tradiţie reprezintă înţelegerea Revelaţiei din 

Scriptură, cu alte cuvinte tâlcuirea în actualitate a Scripturilor. Totodată, Sfânta 

Tradiţie are calitatea  de �explicătoare adevărată� a Scripturii. De aceea, orice 

program radiofonic ce doreşte aducerea în atenţia ascultătorilor a Scripturii şi 

înţelesurilor ei , nu este nimic altceva decât un transmiţător de Tradiţie, fie 

înţeleasă ea în aspectul ei static sau dinamic. 

c) Apărarea valorilor ortodoxiei şi zidirea trupului lui Hristos. Apărarea merge pe 

două direcţii: fenomenul sectar şi secularizarea post-modernismului. Astfel, 

mesajul radiofonic trebuie să combată fenomenul sectar iar, pe de alta parte, 

trebuie să combată partizanii unui creştinism secularizat, violent şi agresiv, care 

vor sa transforme religia în politică. Astfel, misiunea radiofonică poate contribui 

la zidirea Bisericii, pentru că ea propovăduieşte în lume, aducând în actualitate 

Împărăţia lui Dumnezeu şi chemând la mântuire în Biserică, iar prin aceasta 

Biserica devine subiect şi obiect al misiunii. În plus, radiodifuziunea ortodoxă 

trebuie să facă faţă şi unei �competiţii� a mass-media laică, care accentuează 

secularizarea şi, aşa cum am arătat, tinde să promoveze o atitudine negativistă la 

adresa Bisericii. 

Astfel, se impune revenirea la un misionarism în duhul Sfinţilor Părinţi care, având o 

preocupare permanentă şi o angajare existenţială pentru mântuirea omului real, făceau un tip 

de teologie care se identifica cu viaţa Bisericii. Ei ţineau seama de adevăratele nevoi ale 

omului, ceea ce trebuie să preocupe în mod decisiv misiunea radiofonică, care trebuie să 

devină o misiune a �bunului simţ�, adică o misiune născuta din lucrarea Duhului Sfânt. Astfel, 

misiunea mediatică radiofonică trebuie să ţină seama de  contextul realităţilor de astăzi. Este 

foarte important de reţinut faptul că radiofonia misionară ortodoxă nu trebuie privită ca un 

mijloc de înlocuire a metodelor de pastoraţie tradiţională ale Bisericii. 

Analizând specificul canalului radiofonic misionar, vom găsi câteva caracteristici de 

care trebuie să se ţină seama neapărat în misiunea radiofonică a Bisericii:  

a) Oralitatea. Înainte de toate, canalul radiofonic are o puternica particularitate: 

oralitatea. Elementul de bază al comunicării este cuvântul, prezentat în formă vorbită 



- 20 - 

sau cântată, iar mesajul este primit prin intermediu auzului. Virtuţile vocii umane 

puse în evidenţă la radio personalizează textul discursului. Să nu uităm că oralitatea 

este caracteristica definitorie a activităţii predicatoriale a Cuvântului lui Dumnezeu, 

despre care se ştie că nu a lăsat nimic scris 

b) Densitatea mesajului. Radioul este un mijloc mediatic ce presupune un 

permanent flux informaţional, unde se aude ceva în permanenţă. 

c) Interpersonalitatea. Comunicarea radiofonică, deşi este o formă a 

comunicării de masă, rămâne foarte apropiată faţă de comunicarea interpersonală, 

tocmai datorită semnului său principal, cuvântul pronunţat de vocea unei persoane şi 

care se adresează altor persoane. Specialiştii subliniază această particularitate a 

radioului: este un mijloc de comunicare intim care se adresează fiecăruia în parte. În 

sinteză, comunicarea radiofonică este o comunicare afectivă.  

d) Interactivitatea. Radioul este un mijloc de comunicare ce face foarte des apel 

la ascultători, invitându-i să interacţioneze, fie cu realizatorii de programe, fie cu alţi 

ascultători, pe teme diferite, care interesează societatea. Scopul aceste interactivităţi, 

este evident, unul multiplu: atragerea audienţei, luarea pulsului societăţii dar şi o 

anumită formă de control a opiniei publice.   

e) Apelul la imaginaţie. Acesta nu e în opoziţie cu comunicarea mesajului 

religios, ci din contră. Realităţile care sunt descrise în programele religioase sunt 

deseori ascunse, inefabile, supranaturale, mai puţin concrete, şi de multe ori dificil de 

încadrat în definiţii rigide. Între media, radioul este mijlocul cel mai vast pentru că 

ecranul său este creierul omului. Radioul este arena fanteziei, teatrul minţii cu un 

potenţial nelimitat pentru viziunile create de cuvinte şi pentru imaginile imaginate. 

f) Flexibilitatea. Aceasta îi permite ascultătorului să-l urmărească în aproape 

toate circumstanţele, fără a-l reţine de la activităţile atât domestice cât şi profesionale 

sau creative. În plus, radioul acompaniază şi umple timpul liber, devenind un 

însoţitor care împarte cu ascultătorul experienţa zilnică. Această caracteristică a 

radioului se împleteşte  din nou şi în mod fericit cu misiunea Bisericii, aceea de a 

aduce lumii speranţa mântuirii care transpare din împrejurări concrete ale vieţii.  

g) Accesibilitatea. Mesajele radiodifuzate pot fi recepţionate de aproape oricine, 

chiar şi de către cei ce au anumite handicapuri fizice, cum ar fi nevăzătorii sau cei 

imobilizaţi (desigur nu ne referim la cel auditiv). Avantajul se păstrează şi în cazul 

neştiutorilor de carte.  

h) Universalitatea. Face referire la posibilitatea publicului de a recepţiona 

mesajele unui post de radio la distanţe foarte mari, fie prin intermediul retransmisiei 



- 21 - 

printr-un lanţ de emiţătoare, fie prin intermediul tehnologiei globalizante denumita 

Internet.  

i) Costuri reduse. Radiodifuziunea presupune costuri reduse, în comparaţie cu 

alte mijloace audiovizuale (în special televiziunea). În condiţiile concurenţei dure pe 

piaţa media, care se exercită la nivelul conţinuturilor oferite, dar mai ales la nivelul 

calităţii tehnice a transmisiei, mijlocul radiofonic are o poziţie într-un anume fel 

privilegiată. Cu o investiţie minimă şi o echipă nu neapărat consistentă se pot 

transmite programe radiofonice de bună calitate, ceea ce nu e cazul pentru 

televiziune. Pe de altă parte, receptarea radioului necesită doar un simplu receptor de 

unde scurte, medii şi ultrascurte (FM), al cărui cost poate fi egal cu al unei cărţi şi 

incomparabil mai puţin decât al unui televizor. 

j) Rapiditatea. Radioul deţine avantajul tehnologic în privinţa prelucrării şi 

difuzării în timp real a informaţiei. Cu un simplu telefon mobil, un jurnalist poate 

transmite în direct diferite evenimente, mai ales în situaţia apariţiei neprevăzute.   

După cum am văzut, mijlocul de comunicare radiofonic răspunde exigenţelor 

misionare ale Bisericii, dar, prin flexibilitate şi caracterul imediat, se pliază şi pe 

caracteristicile sociale ale unei zone geografice. 

Lucrarea face o analiză istorică a începutului misiunii radiofonice ortodoxe în 

România, folosindu-se din plin de generozitatea Arhivei Societăţii Române de 

Radiodifuziune, din care s-au extras şi prezentat în lucrare documente inedite. Se arată faptul 

că, încă de la începutul existenţei Postului Public de Radio, elementele editoriale cu caracter 

religios au fost prezente. Istoria radioului în România a început cu rugăciunea �Tatăl nostru�, 

aceasta fiind prima emisie pe unde hertziene a postului de radio public în anul 1928. Apoi, a 

urmat prima emisiune religioasă, o predică a preotului Manea Popescu, din data de Duminică, 

11 noiembrie 1928, urmată de cântări religioase corale. Pentru prima dată în spaţiul radiofonic 

românesc, Biserica reuşea performanţa misionară de a se adresa lumii întregi, în afara 

amvonului liturgic, asemenea Apostolilor, care au părăsit Cetatea Sfântă, Ierusalimul, şi au 

plecat la propovăduire în lumea întreagă. Apoi, la numai zece zile de la prima emisiune in eter 

debuta seria conferinţelor radio cu subiect religios, în care se vorbea despre vieţile Sfinţilor 

sau în care erau dezbătute diverse probleme de teologie. În privinţa transmisiunilor directe ale 

slujbelor religioase, remarcăm faptul că prima slujbă care s-a transmis la Radio în direct a fost 

o slujba de la Biserica "Sfântul Silvestru� din Bucureşti, în ziua de 9 octombrie 1932. 

 

 



- 22 - 

 Misiunea radiofonică a fost susţinută 1928-1944 de o întreagă pleiadă de ierarhi, 

preoţi,teologi sau oameni din alte domenii, precum politică, drept, istorie, sau publicistică, 

care au făcut din microfon un veritabil amvon pentru lume. Multe texte în manuscris ale 

acestor emisiuni se regăsesc şi astăzi în Arhiva Societăţii Române de Radiodifuziune, unele 

dintre ele conţinând semnături celebre. Remarcabil este faptul că Părintele academician 

Niculae M. Popescu a făcut parte din Consiliul de Administraţie al Societăţii de Difuziune 

Radiotelefonică din România, şi din Comitetul de Programe, ceea ce demonstrează o 

implicare adâncă a Bisericii în activitatea de misionariat radiofonic, inclusiv la nivel 

administrativ. Din păcate, după 23 august 1944, odată cu instaurarea puterii comuniste, 

structura emisiunilor s-a schimbat practic peste noapte iar emisiunile religioase au dispărut cu 

totul din peisajul radiofonic românesc. Eliberarea va veni după 1989, când Biserică Ortodoxă 

Română şi-a stabilit ca una dintre priorităţi accesul Bisericii la mijloacele de comunicare în 

masă: radio, televiziune şi presă, pentru emisiuni religioase.  

Din acest punct, lucrarea analizează situaţia actuală a radiodifuziunii ortodoxe în 

România. Vom analiza aspecte privind istoricul fiecărui post de radio, aspecte ale conţinutului 

editorial, dar şi scopurile misionare ale acestor �voci eterice� ale Bisericii Ortodoxe Române. 

În ordine cronologică a înfiinţării, posturile de radio ortodoxe ale Bisericii Ortodoxe sunt: 

Trinitas (Patriarhia Română, 1996, iar în 2008 a preluat şi Radio Logos al Mitropoliei 

Olteniei), Renaşterea (Arhiepiscopia Vadului, Feleacului şi Clujului, 1999), Reîntregirea 

(Arhiepiscopia de Alba-Iulia, 2001), Ortodoxia (Braşov, iniţiativă a preoţilor şi mirenilor, 

2003), Lumina (Episcopia Severinului şi Strehaiei, 2005), Dobrogea (Arhiepiscopia 

Tomisului, 2004). Astfel, radioul ortodox reprezintă o şansă misionară reală a Bisericii, 

prin �cuvântul care zideşte şi re-zideşte� şi prin arătarea către lume a Adevărului-Hristos, într-

un ocean global de idei manipulatoare şi desacralizante. 

 

Cap. 5. Jurnalismul radiofonic ortodox: misiune prin emisiune 

 

Constituindu-se într-un veritabil manual de jurnalism radiofonic misionar, capitolul 5 

îşi propune o disecţie atentă a statutului jurnalismului radiofonic ortodox, atât din punct de 

vedere al construcţiei mesajului mediatic misionar ce urmează a fi radiodifuzat, dar şi din 

punctul de vedere al celui ce alcătuieşte acest mesaj, comunicatorul/jurnalistul creştin. Încă 

din 1963, Conciliul Ecumenic Vatican II sesiza importanţa mijloacelor de comunicare 

audiovizuală, afirmând că Biserica trebuie să se creeze posturi de radio şi televiziune, dar să 

se aibă grijă ca emisiunile lor să se distingă prin perfecţiune şi eficacitate. Astfel, ne dăm 



- 23 - 

seama că Biserica este, de fapt, chemată la o nouă evanghelizare, evanghelizarea audio-

vizuală.  

Un post de radio misionar ortodox nu este nimic altceva decât un mijloc de 

comunicare radiofonică a unor mesaje de tip audio-fonic, prin intermediul undelor hertziene. 

Specificitatea de �ortodox� provine de la faptul că mesajele mediatice emise au un caracter 

confesional, ele fundamentându-se pe spiritualitatea ortodoxă. Prin urmare, un radio ortodox 

îşi asumă, în mod responsabil, specificitatea de a comunica, în general, mesaje cu conţinut 

creştin-ortodox. Pe lângă funcţiile clasice ale mas media, în cazul comunicări mediatice a 

Bisericii mai apar aşa-numitele �funcţii comunicative ale Bisericii�, care sunt perfect 

aplicabile radiodifuziunii. Acestea sunt: funcţia de a învăţa, funcţia de a sfinţi, funcţia de a 

conduce credincioşii spre mântuire.  

Pentru a defini structura detaliată a unui radio confesional ortodox abordăm două 

direcţii majore: tipurile de programe radiofonice, care constituie fundamentul structural al 

radiodifuziunii, şi modul de alcătuire a unei grile de programe, adică felul în care sunt emise 

programele radiofonice. 

În privinţa grilei de programe, studiile româneşti arată că, pentru a-şi împlini 

obiectivele, un radio ortodox va trebui să fie un radio al tuturor, adică să întâlnească într-o 

anumită măsură, preferinţele tuturor. Programele radiofonice trebuie să se adapteze unor 

specificităţi ale diverselor momente ale zilei, funcţie de preferinţele ascultătorului: dinamism 

şi informaţie utilă dimineaţa, programe de companie la prânz, relaxare seara. Alegerea unui 

segment activ ca public ţintă (25-55 ani) este motivată de scopul radioului � contribuţia la mai 

buna împlinire a misiunii bisericeşti. Persoanele active în societate pot să influenţeze prin 

activitatea, comportamentul şi deciziile lor, dezvoltarea comunităţii în spiritul valorilor 

creştine, ceea ce face ca misiunea Bisericii să fie mai eficientă.  

Legat de publicul ascultător, alegerea subiectelor programelor din grila unui post de 

radio trebuie să ia în calcul două aspecte majore:  

- exigenţele publicului, care sunt determinate de : posibilitatea de alegere între 

numeroase programe, preferinţa pentru un anumit tip de emisiuni, profilul ascultătorului de 

radio (activ sau pasiv), grupul sau contextul în care are loc urmărirea emisiunilor 

- realizarea unei comuniuni creştine, printr-un progres social, adică ştirile, 

transmisiunile culturale şi cele recreative trebuie să servească vieţii şi progresului comunităţii. 

Informaţia nu trebuie să se limiteze la propagarea de fragmente rupte de contextul general, ci 

trebuie să integreze în prezentare toate circumstanţele, pentru ca cititorii sau spectatorii să-şi 

poată da seama cu exactitate de problemele societăţii şi să lucreze pentru rezolvarea lor. 



- 24 - 

O grilă de programe bine construită poate avea beneficii sociale într-o multitudine e 

domenii: religios, educativ, cultural, social-economic şi chiar politic. În general, o grilă  de 

programe a unui post de radio confesional trebuie să respecte câteva direcţii, considerate 

esenţiale: mesajul ierarhului, catehizarea, muzica, Sf. Liturghie, informaţia, dezbaterea, 

cultura, asistenţa socială. Există diverse tipuri de grile de program confesionale: pioase, 

identitare, locale sau generaliste, însă pentru conturarea cât mai eficientă a unei grile de 

programe, trebuie să avem în vedere câteva întrebări esenţiale:  

- Cine suntem? Care este identitatea noastră? Care este specificul nostru? 

- Cui ne propunem să ne adresăm? Care este publicul ţintă? 

- Care este motivaţia şi proiectul nostru? 

- Ce resurse umane şi materiale deţinem? 

- Cine şi câţi sunt cei care ascultă evenimentele postului? Când şi în ce condiţii 

ascultă? De ce ascultă anumite emisiuni şi cât timp? Ce-i determină să asculte 

anumite emisiuni? 

O grilă de programe este aşadar imaginea imaginea unui post de radio. De aceea, o 

grilă bună trebuie să îndeplinească următoarele calităţi:  

- reflectă o linie editorială coerentă şi originară;  

- nu are rupturi de ton sau de ritm care ar putea deruta audienţa;  

- are repere uşor identificabile, adică aceleaşi tipuri de programe revin la aceleaşi ore 

şi în aceleaşi zile;  

- este adaptată ritmului vieţii cotidiene al audienţei.  

În privinţa tipurilor de emisiuni, lucrarea prezintă principalele tipuri de emisiuni care 

pot fi prezente în grila de programe a unui post de radio misionar ortodox şi ne vom opri şi 

asupra principiilor de construire a mesajelor radiofonice misionare. Desigur că această 

prezentare nu este exhaustivă, nici nu epuizează complet spectrul tipologiilor de emisiuni 

radiofonice. Astfel, se tratează următoarele tipuri de emisiuni: ştirile, emisiunile de tip 

religios, transmisiunile slujbelor religioase, emisiuni de tip radiomagazin, interviul, 

dezbaterea sau talk-show-ul, reportajul, documentarul, emisiunile interactive, publicitatea.  

O secţiune aparte a acestui capitol abordează problematica interacţiunii dintre radioul 

ortodox şi Internet, ca unul dintre cele mai noi şi mai influente mijloace de comunicare.  

Părintele Constantin Galeriu remarca, într-un interviu,  că Internetul se revelează ca o cale de 

comunicare, prin urmare, nu poate lipsi din gândirea editorială a unui mijloc mass-media al 

Bisericii, cum ar fi radiodifuziunea. Internetul poate ajuta in mod major radiodifuziunea, 

pentru propagarea mesajelor mediatice, prin simplul motiv că el poate oferi exact ceea ce 



- 25 - 

radioului îi lipseşte: mesajul de tip multimedia (grafică şi text), însoţit de posibilitatea 

interacţiunii bidirecţionale, cu o arie de acoperire globală. 

Secţiunea analizează şi cel mai nou concept care rezultă din interacţiunea 

radiodifuziune-Internet: Conceptul de �radio-tele-viziune� sau �radio-viziune�. Astfel, 

prin folosirea tehnologiilor video prin intermediul paginilor de Internet, un radio, care emite 

numai informaţie audio, greu de �vizualizat�, poate suplini acest handicap major. În acest fel 

apare radioul �tele-vizat� prin Internet, sub două forme majore: imaginea video Live (în 

direct) din studiourile radio şi înregistrările video ale programelor radio, postate pe paginile 

de Internet. Mai mult, Internetul poate oferi avantaje majore în alte privinţe: o creştere a 

interacţiunii dintre realizatorii de programe şi ascultătorii radio, chiar şi prin intermediul 

reţelelor de socializare şi o abordare mai eficientă a ştirilor.  

În sinteză, pentru o promovare şi o informare cât mai eficientă, cu o arie de acoperire 

sporită, un radio ortodox îşi poate propune şi realizarea unui site de Internet care va conţine, 

în linii mari prezentarea generală, grila de programe, schema de personal precum şi transmisia 

în timp real (live) a serviciului de programe, format audio şi video. 

O altă secţiune importantă a acestui capitol analizează personalitatea jurnalistului 

creştin, ca misionar modern pentru actualele vremuri secularizate şi secularizante, prin prisma 

calităţilor pe care trebuie să le deţină, în raport cu cerinţele profesionale şi eclesiale. Acestea 

ar fi următoarele: vocaţie de misionar şi de comunicator. bun cunoscător şi trăitor al teologiei, 

maturitatea credinţei, puterea de discernământ multiplu, cultură generală peste medie, 

existenţa flerului (abilitatea de a sesiza sau propune subiecte pertinente pentru public), puterea 

de a folosi eficient libertatea de opinie proprie dar şi dreptul la replică, respect faţă de public, 

surse şi colegii de breaslă, carisma, punctualitate, rezistenţă la stres precum şi disponibilitate 

de timp 

De asemenea, un bun jurnalist radiofonic trebuie să mai îndeplinească alte câteva 

cerinţe, de asemenea specifice radiodifuziunii, mai ales în cazul emisiunilor interactive:  

• Atragerea devotamentului ascultătorilor, ceea ce înseamnă păstrarea unei 

legături cu audienţa, pentru a intui starea de spirit a acestora.  

• O bună tehnică de ascultare a ascultătorilor, prin care jurnalistul află care sunt 

aşteptările acestora de la el şi de la postul de radio.  

• Urmărirea celorlalte mijloace media, pentru a înţelege contextul în care se 

adresează ascultătorilor.  

• Deţinerea unor bune cunoştinţe de psihologie, pentru a şti cum să se poarte cu 

audienţa.  



- 26 - 

• Atitudinea pozitivă pe post, indiferent de problemele personale pe care 

jurnalistul le are.  

• Inteligenţă şi capacitate de reacţie rapidă, pentru a şti să iasă din împrejurările 

dificile, care apar mai ales în emisiunile directe.  

• Disciplină faţă de programul profesional.  

• Sănătate fizică bună, deoarece mijloacele mass-media uzează foarte repede 

forţele oamenilor, prin rutină şi solicitare.  

• Experienţă de viaţă, care contează în alcătuirea mesajului mediatic.  

În activitatea sa de misionar mediatic, jurnalistul creştin se va întâlni adeseori cu 

ispite sau căderi, care pot perturba eficienţa misionare a emisiunilor radiofonice. Jurnalistul 

creştin nu poate fi plictisitor, redundant, cronofag  sau lipsit de cultură generală. Un aspect 

grav îl constituie acela de a nu cunoaşte publicul căruia te adresezi.  Un alt pericol mare este 

acela de a publica doar pentru a bifa publicarea de materiale, la normă cum se spune, pentru a 

se putea îngroşa doar numărul de pagini din propriul CV, nu şi numărul e suflete aduse la 

Hristos. Capcanele comunicării pot fi categorisite în: capcane de ordin general, capcane 

specifice comunicării religioase, capcane educaţionale, capcane culturale, capcane social-

economice şi chiar capcane politice 

Lucrarea împarte ispitele jurnalistului creştin în �ispite de-a dreapta� şi �ispite de-a 

stânga�, după asemănările din viaţa duhovnicească.  

Ispite �de-a stânga� sunt denumite acele tehnici jurnalistice care au un puternic efect 

de degradare a mesajului mediatic şi care sunt folosite de către comunicatori în mod conştient, 

deşi aceştia cunosc efectul desacralizant şi degradant al acestor tehnici:  

- Secularizarea -  constă în desacralizarea cuvântului radiofonic, transformarea lui 

în vorbărie mediatică ce se preocupă numai de problemele vieţii curente sau, şi 

mai grav, fabrică false probleme doar pentru a câştiga audienţă. 

- Spectacularizarea � constă în transformarea mesajului radiofonic în spectacol de 

dragul audienţei sau al propriilor interese. 

- Senzaţionalismul � presupune promovarea subiectelor cu impact emoţional 

agresiv şi ieftin, care nu sunt ziditoare de suflet. 

Ispitele �de-a dreapta� sunt acele tehnici care sunt folosite în mod greşit de jurnalişti 

bine intenţionaţi, asemenea căderilor �de-a dreapta�, care sunt căderi ale credincioşilor bine 

intenţionaţi, care apar doar dintr-o practicare greşită a vieţii duhovniceşti:  

- Academismul. Constă în folosirea unui limbaj elevat, de nivel înalt-academic, 

care pune în dificultate omul obişnuit.  



- 27 - 

- Limbajul de lemn � este definit ca subsistem al unei limbi, desemnând elemente 

lexicale sau unităţi frazeologice, cu caracter de expresii fixe, de clişee 

încremenite, cu sens determinat, utilizate în mare măsură stereotipic şi frecvent 

prin diverse canale de comunicare, ca exprimare a unei ideologii, care reuşeşte 

anihilarea gândirii maselor receptoare, ajungându-se la sugestii colective, cu 

intenţia reală de a impune autoritatea şi de a masca realitatea, atunci când ea nu 

este favorabilă.  

- Propaganda � propaganda religioasă constă în folosirea unor tehnici specifice 

pentru emiterea unor mesaje care nu au acoperire în realitate, cu scopul de a 

scoate în evidenţă anumite persoane, teorii sau fapte, şi, evident, pentru a câştiga 

adepţi, însă nu prin propria lor convingere, ci prin manipularea informaţiilor 

transmise. 

- Manipularea - reprezintă �acţiunea de a determina un actor social (persoană, 

grup, colectivitate etc.) să gândească şi să acţioneze într-un mod compatibil cu 

interesele iniţiatorului, iar nu cu interesele sale, prin utilizarea unor tehnici, care 

distorsionează intenţionat adevărul, lăsând impresia libertăţii de gândire şi 

decizie. 

 

Concluzii generale 

 

Concluziile vor căuta să răspundă unei întrebări esenţiale, anume dacă radioul poate 

fi un instrument mediatic pentru misiunea Bisericii de evanghelizare şi de re-evanghelizare a 

lumii secularizate şi post-moderniste actuale. În esenţă, comunicarea mediatică este benefică 

pentru propovăduirea Cuvântului lui Dumnezeu, în scopul mântuirii, deoarece ele pot atrage 

atenţia asupra aşteptărilor şi problemelor omenirii, pentru a căuta să fie rezolvate în cel mai 

scurt timp posibil, şi a-i uni pe oameni într-o comuniune de credinţă şi de fapte. În acest fel, 

mijloacele de comunicare mediatică pot contribui la sporirea comuniunii dintre oameni, prin 

practicarea dragostei de aproapele.  

Deşi la momentul apariţiei televiziunii s-a spus că impactul imaginilor televizate va fi 

aşa de amplu, încât radioul va dispărea, se poate observa cu uşurinţă din viaţa de zi cu zi că 

radioul nu a dispărut ci, dimpotrivă, datorită dezvoltării tehnologice, a luat o amploare 

deosebită.Constatăm că vocea Evangheliei Mântuitorului Hristos, precum şi adevărurile de 

credinţă creştin-ortodoxe, şi-au câştigat un loc bine stabilit. Graţie unei fericite şi 

impresionante colaborări dintre Patriarhia Română şi Radiodifuziunea Română, încă de la 

începuturile acesteia, se poate observa că Biserica Ortodoxă Română a avut o şansă misionară 



- 28 - 

extraordinară, prin numirea părintelui academician Nae Popescu ca director de programe al 

unui mijloc strategic de comunicare al acelor timpuri (Radio România). Totodată, datorită 

eforturilor întreprinse de ierarhi plini de spirit misionar şi apologetic, după eliberarea de sub 

jugul comunist, se poate spune fără putinţă de tăgadă că, la ora actuală, Patriarhia Română, 

prin cele  6 posturi de radio misionare, are o acoperire radiofonică de peste 90% în cadrul 

teritoriului naţional, dar, mulţumită ultimelor eforturi depuse de actualul Patriarh, Preafericitul 

Părinte Daniel, radiodifuziunea ortodoxă română îşi face simţită prezenţa şi în comunităţile 

româneşti din diaspora. Şi sperăm ca această zonă de audienţă să fie acoperită din ce în ce mai 

mult cu programe radiofonice ortodoxe. 

De asemenea, se poate constata că preocuparea misionară a Bisericii Ortodoxe 

Române, în privinţa radiodifuziunii, nu se desfăşoară numai pe direcţia cantităţii ( a acoperirii 

spaţiale a teritoriului misionar) ci şi în privinţa calităţii programelor oferite. Astfel, studiind 

grilele de programe ale radiourilor existente, putem observa atât puncte comune, care definesc 

o strategie misionară coerentă la nivelul întregii Patriarhii, dar şi o diversitate editorială a 

emisiunilor radiofonice, care izvorăşte, în principal, din adaptarea mesajului misionar 

radiofonic, la specificul local al audienţei. În acest fel, observăm cum radiodifuziunea 

ortodoxă împlineşte principiul unitate în diversitate şi scoate în relief adevărul ontologic al 

fiinţării Bisericii Ortodoxe, anume că aceasta are atât un caracter universal, ecumenic, dar, în 

acelaşi timp, are şi un profund caracter local, chestiune ce se regăseşte cel mai bine în modul 

de organizare şi conducere al Bisericii: cel sinodal ierarhic.  

Prin urmare, este evident că în plan radiofonic, Patriarhia Română are, la ora actuală, 

o strategie misionară bine definită. Aceasta, desigur, nu înseamnă că trebuie să ne limităm la 

acest stadiu, deoarece, aşa cum bine ştim, câmpul activităţii misionare are o dinamică 

crescută, mai ales în contextul unei media-craţii, care, cum se poate observa, pe zi ce trece, 

devine mai secularizată şi secularizantă, propagând cu înverşunare idei contrare ortodoxiei şi, 

în general, creştinismului. Astfel, deşi peisajul radiofonic actual poate fi socotit drept unul 

mulţumitor, viitorul este cu certitudine unul provocator la adresa misiunii creştine radiofonice. 

De aceea, radiodifuziunea poate şi trebuie să fie un instrument mediatic pentru 

misiunea Bisericii de evanghelizare şi de re-evanghelizare a lumii secularizate şi post-

moderniste actuale. În acelaşi timp, un comunicator creştin, care este un profesionist al 

mesajului audio-fonic,  trebuie să acţioneze în aşa fel încât şi el, dar şi cei ce receptează 

mesajul mediatic creştin, să ajungă la împlinirea îndemnului Mântuitorului �cine are urechi 

de auzit, să audă� (Matei 13, 9). 

 



- 29 - 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

  
 

Izvoare, dicţionare şi colecţii 
 
1. Biblia, sau Sfânta Scriptură, E. I. B. M. B. O. R. , Bucureşti, 1994.  

2. ***, Media Education: A Kit for Teachers, Students, Parents and Professionals, 

UNESCO, 2006.  

3. ***, Chiesa e comunicazione. Metodi, valori, professionalitá, a cura di Diego Contreras, 

Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1998.  

4. ***, Code of Canon Law (Codex Juris canonici) Latin-English edition, auctoritate 

Ioannis Pauli PP.II, Canon Law Society of America, Washington, DC 

20064, 1989.  

5. ***,  Enciclopedia Ortodoxiei Româneşti, E. I. B. M. B. O. R., Bucureşti, 2010.  

6. ***, Encyclopedia Biblica, The McMillan Company, London, 1899.  

7. ***, Monitorul Oficial al României 

8. ***, Părinţi şi scriitori bisericeşti (PSB), traducere, note şi indice de Pr. Dumitru 

Fecioru, EIBMBOR, Bucureşti, 1979-1990  

9. ***, Statutul pentru organizarea şi funcţionarea Bisericii Ortodoxe Române, E. I. B. M. 

B. O. R. , Bucureşti, 2008 

10. Academia Română, Institutul de Lingvistică �Iorgu Iordan�,  Dicționarul explicativ al 

limbii române (ediția a II-a revăzută și adăugită), Editura Univers 

Enciclopedic Gold, 2009 

11. Aluaş, Maria, Poziţia Bisericii faţă de mass-media.  Documente oficiale.  , în �Theologia 

Orthodoxa�, Studia Universitatis Babes-Bolyai, Cluj, 1/2008.  

12. Branişte, Pr. Prof. Dr. Ene, Prof. Ecaterina Branişte, Dicţionar Enciclopedic de 

cunoştinţe religioase, Ed.  Diecezana Caransebeş, 2001.  

13. Bria, Pr. prof. Ion, Dicţionar de Teologie Ortodoxă, E. I. B. M. B. O. R., Bucureşti, 

1994.   

14. Colecţia Biblioteca Radio, Bibliografie radiofonică românească,  în 3 volume, 

Societatea Română de Radiodifuziune, Bucureşti, 1998.  

15. Conciliul Ecumenic al II-lea Vatican, Decretul despre mijloacele de comunicare socială 

- Inter Mirifica, Sapientia, Iasi, 2011 

16. Conferenza Episcopale Italiana, Comunicazione e missione, Direttorio sulle 

comunicazioni sociali nella missione della Chiesa, Libreria Editrice 

Vaticana, Roma, 2004.   



- 30 - 

17. Consiliul Pontifical pentru Comunicaţii Sociale, Aeatatis Novae, Vatican, 22 februarie 

1992 www.catholica.ro, citat la 1 iulie 2011 

18. Consiliul Pontifical pentru Comunicaţii Sociale, Communio et Progresio, Roma, 23 

martie 1971 www.catholica.ro, citat la 1 iulie 2011 

19. Davies, John Gordon, The New Westminster Dictionary of Liturgy and Worship, The 

Westminster Press, Philadelphia, Pennsylvania, 1979.  

20. Davis, John D. , The Westminster Dictionary of The Bible, Denoyer Geppert Company, 

Chicago, Illinois, 1944.  

21. Denize, Eugen, Istoria Societăţii Române de Radiodifuziune, 4 vol. , Societatea Română 

de Radiodifuziune, Bucureşti, 1998-2002.  

22. Freedman, David Noel, Allen C.  Myers, Astrid B. Beck, Eerdmans Dictionary of the 

Bible, William B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, 

Michigan / Cambridge, UK, 2000, 

23. INSOMAR, Obiceiuri, atitudini şi satisfacţia publicului radio şi TV, Raport de cercetare, 

Noiembrie, 2007, pe www.cna.ro, citat la 20 apr. 2012.  

24. J.-P. Migne, Patrologiae cursus completus, Latin series (Patrologia Latina), 1844-1845.  

25. J.-P. Migne, Patrologiae cursus completus,. Greek series (Patrologia Graeca), 1857-

1858.  

26. Metropulos, Christopher T. , Reaching beyond the parish : radio ministry in the 

Orthodox Christian Church, Thesis (D. Min.), Pittsburgh Theological 

Seminary, Pittsburgh, Pennsylvania,  2004. 

27. Sinodul Episcopal Jubiliar al Bisericii Ortodoxe Ruse, Biserica şi societatea. 

Fundamentele concepţiei sociale a Bisericii Ortodoxe Ruse, Moscova, 13-

16 august 2000 

28. United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization, Consultative 

meetingon the protection of journalists. Protocol , UNESCO, Paris, 1980, 

pe http://unesdoc.unesco.org/images/0004/000420/042065Eb.pdf , citat la 

14 mar.  2012.  

29. Webster, Noah, Jean Lyttelton Mckechnie, Webster's New Universal Unabridged 

Dictionary, Dorset & Baber, 1983, 

30. Zamfir,  Cătălin şi Lazăr Vlăsceanu, Dicţionar de sociologie, Ed. Babel, Bucureşti, 1993.  

 

 

 



- 31 - 

Opere, articole şi studii 
 
 
1. � Daniel, Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei, Fundamente teologie ale actului 

comunicaţional şi coordonate ale apostolatului mediatic în epoca 

actuală�, în �Candela Moldovei�, nr. 7-8, iulie-august 2003.  

2. � Daniel, Patriarhul  BOR, Misiune pastoral-culturală prin radio, în �Teologia�, Ed. 

Universităţii �Aurel Vlaicu�, Arad, an XII, nr. 2, 2008.  

3. � Daniel, Patriarhul BOR, Cuvântul lui Dumnezeu transmis prin mass-media, în �Studii 

Teologice�, seria a III-a, anul VI, nr. 4, octombrie-decembrie 2010.  

4. � Daniel, Patriarhul BOR, The radio Apostolate in Europe: a multiple help in the 

transmission of the values cultivated by the Christian faith, Inaugural 

message of the XIII-th Colloquium of the European Conference of 

Christian Radios, în �Dialogue and cooperation in Europe for the 

education of the young generations�, pe http://www.cerc-

eu.org/en/getimg.php?t=7&id=21, citat la 14 mar. 2012.  

5. � Nestor, Arhiepiscop al Craiovei şi Mitropolit al Olteniei, Despre vocaţieşi zel în 

pastoraţia noastră, în S. T., seria a II-a, anul XXXIII, nr 3-4, martie-

aprilie, 1981, Bucureşti.  

6. � Nifon, Prof. Dr. Mihăiţă, Misiologie creştină, Ed. Asa, Bucureşti, 2005.  

7. � Teodosie Petrescu, Arhiepiscopul Tomisului, Biserica şi provocările vremii, în vol. în 

vol. �Simpozionul «Modernism, postmodernism şi religie»�, 

Universitatea �Ovidius� Constanţa, Ed. Vasiliana �98, Iaşi, 2005. 

8. � Teodosie, Arhiepiscopul Tomisului, Muzica bizantină � păstrătoare a valorilor 

creştine, în �Revista de teologie Sf. Ap. Andrei� anul V, nr. 9, 2001, 

Constanţa.  

9. � Teodosie Petrescu, Arhiepiscopul Tomisului, Muzica şi Religia, în �Analele 

Universităţi OVIDIUS� Constanţa, Seria: Teologie, Nr. 1 (2005).  

10. � Zizioulas, Mitr. Ioannis,  Fiinţa eclesială, trad. Aurel Nae, Ed. Bizantină, Bucureşti, 

1996.  

11. ***, Opt ani de radio ortodox in România, pe 

http://www.crestinortodox.ro/stiri/mitropolia-moldovei-bucovinei/opt-de-

radio-ortodox-romania-76039.html, citat la 25 ian. 2012.  

12. ***,    Radio în slujba bisericii, în revista Radiofonia, an V, nr. 188, 24 aprilie 1932.  

13. ***,  Radio Trinitas, în �Candela Moldovei�, anul VII (1998), nr. 5, mai 1998.  

14. ***, Televiziunea Trinitas (Trinitas TV), în �Glasul Adevărului�, Episcopia Buzăului şi 

Vrancei,  serie nouă, an XIX, nr. 151, ianuarie-martie 2008.  



- 32 - 

15. ***, Transmisiunea unei Liturghii, la Radio Bucureşti, în revista Radiofonia, anul V, nr. 

212, 9 oct. 1932.  

16. Abaza, Pr. Neculai V. Cum vor auzi fără propovăduitor. Microfonul, un posibil amvon al 

preotului de astăzi şi mâine, Ed. Episcopiei Sloboziei şi Călăraşilor, 2004.  

17. Achimescu, Nicolae, Noile mişcori religioase, Ed. Limes, Cluj-Napoca, 2002.  

18. Achimescu, Pr. Prof. Univ. Dr. Nicolae Strategia misionară a Apostolilor în lumea 

păgână, în �Ziarul Lumina�, 18 Noiembrie 2007.  

19. Aluaş, Maria, Radioul ca mijloc de comunicare a mesajului evanghelic, în �Studii 

Teologice�, seria a III-a, anul VI, nr. 4, octombrie-decembrie 2010.  

20. Balaban, Delia, Comunicare mediatică, Tritonic, Bucureşti, 2009.  

21. Bel, Pr. Prof. Univ. Dr. Valer, Comunitatea mărturisitoare în contextul lumii 

secularizate şi globalizate, în vol. �Simpozionul «Modernism, 

postmodernism şi religie»�, Universitatea �Ovidius� Constanţa, Ed. 

Vasiliana �98, Iaşi, 2005.  

22. Bel, Pr. Prof. Dr. Valer, Misiune, parohie, pastoraţie,  Renaşterea, Cluj-Napoca, 2006.  

23. Bel, Pr. Conf. Univ. Dr.  Valer, Misiunea Bisericii în societatea contemporană. 2. 

Exigenţe, Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2002.  

24. Branişte, Pr. Prof. Ene, Liturgica generală, EIBMBOR, Bucureşti, 1993.  

25. Breck, John, Puterea Cuvântului în Biserica dreptmăritoare, EIBMBOR, Bucureşti, 

1999 

26. Breton, Philipe, Manipularea cuvântului, Institutul European, Iaşi, 2006.  

27. Breton, Philippe, Cultul Internetului. O ameninţare pentru legătura socială?, Editura 

Coresi, Bucureşti, 2001.   

28. Bria, Pr. Prof. Dr. Ion, Credinţa pe care o mărturisim, EIBMBOR, Bucureşti, 1987.  

29. Bria, Pr. Prof. Ion, Destinul Ortodoxiei, EIBMBOR, Bucureşti, 1989.  

30. Broom, Leonard; Philip Selznick, Sociology, ed a II-a, Row Peterson, Evanston, 1959.  

31. Brown, Roger, Words and Things, Free Press, New York, 1958.  

32. Buchiu, Pr. Dr. Ştefan, Ortodoxie şi secularizare, Ed. Libra, Bucureşti, 1999.  

33. Carnegie, Dale, Cum să vorbim în public, Curtea Veche, Bucureşti, 2007 

34. Căjvăneanu, Radu, Biserica faţă în faţă cu legile şi fărădelegile presei, Ed. Trinitas a 

Mitropoliei Moldovei şi Bucovinei, Iaşi, 2000.  

35. Coman, Mihai, Introducere în sistemul mass-media, Ed. Polirom, Iaşi, 2007.  

36. Conovici,  Iuliana, Evoluţii ale mijloacelor de comunicare publică ale Bisericii Ortodoxe 

Române în postcomunism, în vol. �Ortodoxia în România postcomunistă. 

Reconstrucţia unei identităţi publice�, Eikon, Cluj-Napoca, 2009.  

37. Crisell, Andrew, Undersanding Radio, London 1995. 



- 33 - 

38. Dascălu,  Preot Dr.  Nicolae, Parabola făcliei aprinse. Comunicarea religioasă în era 

informaţională, Basilica, Bucureşti, 2012.  

39. Dascălu, Pr. Nicolae, Biserica şi mass-media sau despre metamorfozele comunicării, în 

�Teologie şi Viaţă�, Ed. Trinitas, Iaşi, 1998, nr 5-12. 

40. Dascălu, Pr. Nicolae, Biserica şi mass-media, concluziile conferinţelor preoţeşti de la 

Durău,  în �Teologie şi viaţă� serie nouă, anul VIII (LXXIV), nr.5-12, 

mai-decembrie, 1998, Iaşi.  

41. Dascălu, Pr. Nicolae, Comunicare pentru comuniune., Ed. Trinitas, Iasi, 2000.  

42. David, Arhid. Prof. Univ. dr. Petre, Aspecte misionare permanente în predicarea 

Evangheliei de către Sf.  Ap.  Andrei, în �Revista de Teologie Sfântul 

Apostol Andrei�, Constanţa, Anul I, nr. 1, iulie-decembrie, 

1997.Dertouzos, Michael, Ce va fi:Cum vom trăi în lumea nouă a 

informaţiei, Editura Tehnică, Bucureşti, 2000.  

43. David, Diac. P. I. Călăuză creştină � Sectologie, Ed. Episcopiei Argeşului, Curtea de 

Argeş, 1994.  

44. David, Diac. P. I.,Cuvântul, armă împotriva vrăjmaşilor, în B.O.R.,anul CX, nr. 1-3, 

1992.  

45. Dinu, Mihai, Comunicarea - repere fundamentale, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1997.  

46. Dulles, Avery, Church is Communication, Ed. Multimedia, Rome, 1972.  

47. Dulgheru, Elena, Atitudini şi reflexe ale mass-media laice din România faţă de instituţia 

Bisericii Ortodoxe şi evenimentul religios, în �tabor�, Anul II, Nr. 6, 

septembrie, 2008 

48. Ficeac, Bogdan, Tehnici de manipulare, Nemira, București, 1998 

49. Field, Stanley, Television and Radio Writing, The Riverside Press, Cambridge, 1958.  

50. Florovsky, Pr. Georges, O viziune ortodoxă: Biblie, Biserică, Tradiţie, trad. Radu 

Teodorescu, Ed. Reîntregirea, Alba Iulia 2006.  

51. Galeriu, Pr. Constantin, Internetul se reveleaza ca o cale de comunicare, interviu 

consemnat pentru revista �Planeta Internet� de către Octavian Greavu,  

http://www.crestinortodox.ro/interviuri/parintele-galeriu-internetul-

implicatiile-70497.html, citat la 15 mar. 2012.  

52. Haas, Michael H.,Uwe Frigge, Gert Zimmer, Radio management. Manualul jurnalistului 

de radio, Polirom, Iaşi, 2001.  

53. Hilliard, Robert L.,Writing for Television and Radio, 5-th edition, Wadshorth Publishing 

Co.,Belmont CA, 1991.  

54. Himcinschi, Pr. Lect. univ. dr Mihai, Doctrina trinitară ca fundament misionar, Ed. 

Reîntregirea, Alba-Iulia, 2004.  



- 34 - 

55. Himcinschi, Pr. Conf. Univ. Dr.  Mihai, Misionarismul vieţii ecleziale, Ed. Reîntregirea, 

Alba-Iulia, 2008. 

56. Himcinschi, Pr. Conf. Univ. Dr.  Mihai, Misiune şi Mărturie, Ed. Reîntregirea, Alba-

Iulia, 2008. 

57. Himcinschi, Pr. prof. univ. dr. Mihai, Secularizarea � o problemă contemporană, 

Revista Teologica, nr.2/2011.  

58. Ică, Ioan I. Jr. , Globalizarea, mutaţii şi provocări, în vol. ��Gândirea socială a 

Bisericii�, Deisis, Sibiu, 2002.  

59. International Catholics Organisation of the Media , Toward Spirituality of 

Communication, Porto Alegre, Brazil, 19 April 2002, pe 

http://www.icomworld.info/do/sce.htm, citat la 14 mar. 2012 

60. International Catholics Organisation of the Media, Religion in the Media: A Professional 

Challenge,  Luxembourg City, Luxembourg, 23 March 1998, pe 

http://www.icomworld.info/do/rme.htm, citat la 14 mar. 2012  

61. Istodor, Preot Gheorghe, Biserica Ortodoxă şi provocarea mass-media în zilele noastre, 

în �Actualitatea Ortodoxă�, anul IV, nr. 36-37, decembrie 2004-ianuarie 

2005, Constanţa.  

62. Istodor, Pr. Gheorghe, Caracteristici defavorabile ale mass-media asupra Bisericii, în 

Actualitatea Ortodoxă, anul V, nr, 44-45, septembrie-octombrie 2005.  

63. Istodor, Pr. Lect. Gheorghe, Cultul creştin � mijloc de comunicare ecumenică, în �G. B. , 

Anul LXIV, Nr. 1-4, ianuarie-aprilie, 2005 

64. Istodor, Gheorghe, Fenomenul desacralizării şi proliferarea non-valorilor în societatea 

post-modernă contemporană, în vol. �Invazia non-valorilor într-o lume 

multimedia�, Reîntregirea, Alba-Iulia, 2010.  

65. Istodor, Pr. Conf. Univ. Dr. Gheorghe, Fenomenul sectar �creştin�, Do-minor, 2009.  

66. Istodor, Pr. Conf. Univ. Dr. Gheorghe, Fenomenul sectar necreştin, Do-minor, 2009 

67. Istodor,  Pr. Conf. Univ. Dr. Gheorghe, Introducere în Misiologia Ortodoxă, Ed. Do-

minor, 2009.. 

68. Istodor, Pr. Lect. Dr. Gheorghe, Misiunea creştină ca activitate permanentă şi practică a 

Bisericii, Ed. Sigma, Bucureşti, 2006.  

69. Istodor, Pr. lect. dr. Gheorghe, Postmodernismul, provocare majoră pentru misiunea 

Bisericii creştine, în vol. �Simpozionul «Modernism, postmodernism şi 

religie»�, Universitatea �Ovidius� Constanţa, Ed. Vasiliana �98, Iaşi, 

2005.  

70. Joanescu, Irene, Radioul modern, Editura ALL Educational, Bucureşti, 1999.  



- 35 - 

71. Larchet, Jean-Claude, Concepţia ortodoxă asupra sobornicităţii Bisericii,  în 

�Ortodoxia�, Seria a II-a, Anul II, Nr. 4, octombrie-decembrie 2010, 

Bucureşti.  

72. Larchet, Jean-Claude, Terapeutica bolilor spirituale, Sophia, Bucureşti, 2001.  

73. Lazăr, Mirela, Noua televiziune şi jurnalismul de spectacol, Polirom, Iaşi , 2008 

74. Le Bon, Gustave, Psihologia mulțimilor, Antet XX Press, Bucureşti, 2007.  

75. Lossky, Vladimir, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, trad. pr. Vasile Răducă, Ed. 

Anastasia, Bucureşti, 1994.  

76. Mantzaridis, Georgios I.,Globalizare şi universalitate. Himeră şi adevăr, Editura 

Bizantină, Bucureşti, 2002 

77. McLuhan, Marshall, Galaxia Gutenberg, Editura Politică, Bucureşti, 1975.  

78. McLuhan, Marshall, Quentin Fiore, The Medium is the Massage: An Inventory of Effects, 

Gingko Press, 2001.  

79. McQuail, Denis, Comunicarea, Institutul European, Iaşi, 1999.  

80. Meier, Daniel, Mass-media ca temă centrală a Teologiei Practice,în �Tabor�, Anul IV, 

Nr. 5, august 2010.  

81. Miron, Arhim. Lector Univ. Dr. Vasile, Semnificaţia şi importanţa religios-morală a 

cultului divin public ortodox, EIBMBOR, Bucureşti, 2003.  

82. Miron, Lect. univ. dr. Arhim. Vasile, Cultul divin public ortodox, mijloc de 

propovăduire a dreptei credinţe, în �Analele Universităţi OVIDIUS� 

Constanţa, Seria: Teologie, Nr. 1 (2005).  

83. Mureşan, Lect. Dr. Radu Petre, Provocările Internetului şi apostolatul media, în rev. 

�Theologia Pontica. Dialogul creştin şi interculturalitatea�, Anul I (2008), 

nr. 3-4, iulie-decembrie, Universitatea �Ovidius�, Constanţa.  

84. Nechita, Pr. Vasile, Misiunea Bisericii ieri şi astăzi, Vasiliana �98, Iaşi, 2009.   

85. Nechita, Pr. conf. univ.  dr. Vasile, Postmodernitatea, ieşire din creştinism?�, în vol. 

�Simpozionul «Modernism, postmodernism şi religie»�, Universitatea 

�Ovidius� Constanţa, Ed. Vasiliana �98, Iaşi, 2005.  

86. Origen, Scrieri alese, Partea a doua, trad. T. Bodogae, N. Neaga, Z. Laţcu, E. I. B. M. B. 

O. R., Bucureşti, 1982.  

87. Papathomas, Grigorios D.,Biserica Ortodoxă şi secularizarea, în �Tabor�, Anul II, nr. 

12, martie 2009.  

88. Păcurariu, Pr. Prof. Dr. Mircea, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, EIBMBOR, vol. I-

III,. Bucureşti 1991, 1994,1997 

89. Petraru, Pr. Gheorghe,  Misiologie Ortodoxă, vol.I, Ed. Panfilius, Iaşi, 2002.  

90. Petraru, Pr. Gheorghe, Ortodoxie şi prozelitism, Trinitas, Iaşi, 2000.  



- 36 - 

91. Petraru, Pr. Conf. Univ. dr. Gheorghe, Paradigme conceptuale moderniste şi 

postmoderniste şi impactul lor asupra teologiei şi misiunii Bisericii, în 

vol. �Simpozionul «Modernism, postmodernism şi religie»�, 

Universitatea �Ovidius� Constanţa, Ed. Vasiliana �98, Iaşi, 2005.  

92. Petraru, Pr Dr. Gheorghe Secte neoprotestante şi noi mişcări religioase în România, Ed. 

Universitaria Craiova, 2006.  

93. Petraru, Pr. Dr. Gheorghe, Teologie fundamentală şi misionară. Ecumenism, Ed.  

Performantica, Iaşi, 2006.  

94. Popescu, Pr. Prof. Acad. Dr. Dumitru, Apologetica raţional-duhovnicească a Ortodoxiei, 

Ed. Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2009 

95. Popescu, Pr. Prof. Acad. Dumitru, Hristos, Biserică, Misiune, Ed. Arhiepiscopiei Dunării 

de Jos, Galaţi, 2011.  

96. Popescu, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Iisus Hristos Pantocrator,  E.I.B.M.B.O.R. , Bucureşti, 

2005.  

97. Popescu, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Misiunea Bisericii într-o lume secularizată, pe 

http://www.crestinortodox.ro/editoriale/misiunea-bisericii-intr-lume-

secularizata-70068.html, citat la 16 ian. 2012.  

98. Popescu, Pr. prof. Dumitru., Ortodoxie şi tehnică, în vol. Ortodoxie şi 

contemporaneitate, Ed. Diogene, Buc. 1996. 

99. Popescu, Prof. Dr. Teodor M.,Biserica şi cultura, EIBMBOR, Bucureşti, 1996.  

100. Popovici, Eusebiu Istoria Bisericii Universale, vol. I, Bucureşti, 1925.  

101. Preda, Radu, Comunicare versus comuniune. Marginalii social-teologice despre 

Internet, în �Tabor�, Anul V, nr. 10, ianuarie 2012.  

102. Preda, Radu, Comunicarea fără comuniune, în revista Rost, anul IX, nr. 103, noiembrie 

2011, p.25-27. 

103. Preda, Radu, Cultura dialogului, Eikon, Cluj-Napoca, 2009.  

104. Pseudo-Areopagitul, Dionisie, Despre numele divine. Teologia mistica, Institutul 

European, Iaşi, 1993.  

105. Rad, Ilie, Limba de lemn în presă, Tritonic, Bucureşti, 2009.  

106. Radu, Pr. Prof. Dr.  Dumitru, Îndrumări misionare, E.I.B.M.B.O.R. , Bucureşti, 1986 

107. Radu, Pr. Prof. Univ. Dr. Dumitru, Misiunea Bisericii astăzi şi exigenţele ei, în �Analele 

Universităţii Valahia�, Fac. de Teologie, Târgovişte, 2001.  

108. Radu, Pr. Prof. dr. Dumitru, Privire de ansamblu asupra conferinţelor teologice 

interconfesionale din România, în �Studii Teologice�, anul XXXI (1979), 

nr. 5-10.  

109. Răducă, Pr. Prof. dr. Vasile, Misiunea Bisericii Ortodoxe azi. Provocări, dileme, 

sugestii, în �Ortodoxia�, Anul LVI, Nr. 1-2, ianuarie-iunie, 2005, 



- 37 - 

110. Remete, Pr. prof. dr. George, Teologia speculativă si teologia pietistă, în revista �Altarul 

Reîntregirii�, Alba-Iulia, serie nouă, anul VIII, nr. 2, 2003 

111. Stăniloae, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Biserica într-o lume tehnicizată, referat la Conferinţa 

Teologică Interconfesională din Bucureşti , 2 aprilie 1974.  

112. Stăniloae, Pr. Prof. Dr. Dumitru,  Spiritualitate şi comuniune în Liturghia ortodoxă, Ed. 

Mitropoliei. Olteniei, Craiova 1986.  

113. Stăniloae, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. 1, E.I.B.M.B.O.R. , 

Bucureşti, 1996. 

114. Stăniloae, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. 2, E.I.B.M.B.O.R. , 

Bucureşti, 1997.   

115. Tănase, Lect. Dr. Laurenţiu, Echilibrul contrariilor. Teologul contemporan � realism şi 

responsabilitate�,în �Anuarul Facultăţii de Teologie Ortodoxă «Patriarhul 

Justinian». Anul universitar 2006-2007�, Anul VII (2007), Ed. 

Universităţii din Bucureşti, Bucureşti.  

116. Tănase, Drd. Laurenţiu, Elementele unei spiritualităţi ortodoxe, în �Glasul Bisericii�, 

anul LVII, nr. 5-8, mai-august, 2001.  

117. Tia, Pr. Lect. Dr. Teofil, Biserica Ortodoxă Română şi Integrarea Europeană - reflexii, 

analize, problematizări, Editura �Reîntregirea", Alba Iulia, 2006 

118. Tia, Teofil Omul de masă şi criza fermităţii axiologice din cultură, în �Altarul 

Reîntregirii�, serie nouă, anul XIV, nr. 3, septembrie-decembrie, 2009.  

119. Tia, Preot Lector Univ. Dr. Teofil, Pentru �un plus� de credibilitate a mesajului creştin 

contemporan, în vol. �Îndrumătorul pastoral Reîntregirea.Vol XXI� Ed. 

Reîntregirea, Alba-Iulia, 2005 

120. Tia, Arhim. Teofil, Reîncreştinarea Europei? Teologia religiei în pastorala şi misiologia 

occidentală contemporană, Rîntregirea, Alba-Iulia, 2003 

121. Todoran, Pr. Prof. Isidor, Creştinismul şi tehnica, în �Studii Teologice�, seria a II-a, 

Anul VIII/1956, nr. 7-8.  

122. Traciuc, Vasile,  Jurnalism radio, Tritonic, Bucureşti, 2003.  

123. Tselenghidis, Prof. Dr. Dimitrios, Premise ale vieţii duhovniceşti autentice, în �Revista 

Teologică�, nr.3/2007.  

124. Vernette, Jean, Secolul XXI va fi mistic sau nu va fi deloc, Ed. Corint, Bucureşti, 2003.  

125. Yannaras, Christos, Abecedar al credinţei, Ed. Bizantină, Bucureşti, 1996.  

126. Yannaras, Christos, Ortodoxie şi Occident, Ed. Bizantină, Bucureşti, 1995 

127. Zelizer. Barbie, Despre jurnalism la modul serios: ştirile din perspectivă academică, 

Polirom, Iaşi, 2007.  

 

 



- 38 - 

Situri WEB: 
 

1. Agenţia de Ştiri Basilica, http://www.basilica.ro 

2. Arhivele Vaticanului,  http://www.vatican.va/archive/index.htm. 

3. Biserica Ortodoxă a Greciei, http://www.ecclesia.gr/index.html. 

4. Biserica Ortodoxă din America, http://oca.org. 

5. Clubul Român de Presă, http://www.pressclub.ro/index.html. 

6. Conferinţa Europeană a Radiourilor Creştine, http://www.cerc-eu.org/ 

7. Consiliul Naţional al Audiovizualului,  http://www.cna.ro 

8. Convenţia Organizaţiilor de Media, http://www.organizatiimedia.ro. 

9. Creştin Ortodox - http://www.crestinortodox.ro/ 

10. DEX Online - http://dexonline.ro/ 

11. International Catholics Organisation of the Media, 

http://www.icomworld.info/eng/index.htm. 

12. Internet World Stats , http://www.internetworldstats.com. 

13. IQads - Totul despre publicitate,  http://www.iqads.ro/. 

14. Istoria Tiparului - http://www.cicero.ro/istoria.html 

15. Mersul Vremurilor,  http://www.mersulvremurilor.ro/. 

16. OrthodoxWiki - ro.orthodoxwiki.org  

17. Patriarhia Ecumenică, http://www.patriarchate.org/. 

18. Patriarhia Română, http://www.patriarhia.ro 

19. Puncte Cardinale - www.punctecardinale.ro 

20. Radio Dobrogea, www.radiodobrogea.ro 

21. Radio Lumina, www.radiolumina.ro 

22. Radio Reîntregirea, www. reintregirea.ro/reintregirea/reintregirea.html 

23. Radio Renaşterea,  www.radiorenaşterea.ro 

24. Radio Trinitas, www.radiotrinitas.ro 

25. The European Conference of Christian Radios, http://www.cerc-eu.org.  

26. The Museum of Broadcast Communications,  http://www.museum.tv/. 

27. Ziarul Lumina şi Lumina de Duminică - www.ziarullumina.ro 

 

 

 

 

 


	pr eugen tanasescu -rezumat teza doctorat.pdf
	bibliografie selectiva.pdf

